
 

Danilo Kiš: sentire il male sulla pelle 
Nicole Janigro
11 Marzo 2025

Con una Gauloises sempre tra le dita, con un bicchiere di vino sempre nelle vicinanze, mentre flirtava con il
gruppo di fan dalle quali era circondato, agli incontri letterari Danilo Kiš sembrava rappresentare il suo
credo: “La scrittura è vanità. Una vanità che talvolta mi sembra meno inutile di altre forme di esistenza”. Ma
il frammento Perché scrivo – in Homo Poeticus. Saggi e interviste (trad. di Dunja Badnjevi?, Adelphi 2009)
– che termina con: “Scrivo, dunque, perché sono insoddisfatto di me stesso e del mondo. Per esprimere
quest’insoddisfazione. Per sopravvivere!” spiega la vibrazione artistica costante che trasmetteva ai suoi
interlocutori ogni volta che si accendeva l’ennesima sigaretta.

Vita e letteratura, esperienza e poetica, i suoi temi ossessivi, sono contenuti nell’elaborazione del significato
della biografia: “la storia unica e irripetibile di una persona unica e irripetibile in un unico e irripetibile
tempo; (…) la biografia ideale, la più interessante potrebbe essere quella che contiene la biografia di tutti gli
uomini di tutti i tempi” (in Homo Poeticus, p. 228). È questo l’ideale che lo scrittore perseguirà con un’opera
dove ogni parola ha il suo destino, l’etico non può essere disgiunto dall’estetico, e l’unicità di ogni esperienza
ha diritto all’unicità della sua forma. Perché solo così la vita distrutta, la vita calpestata, può essere riparata e
ricordata.

Già nel suo testo giovanile Salmo 44 (trad. di Manuela Orazi, Adelphi, 2025), scritto in meno di un mese
all’età di venticinque anni per un concorso dell’Associazione ebraica di Belgrado, adotta quello che sarà il
suo metodo compositivo: partire da un documento, da un dato, in questo caso il reportage su una coppia che
porta il figlio a visitare il lager dove, negli ultimi giorni di guerra, il bambino era nato.

Il testo uscirà, insieme al poema satirico La mansarda, nel 1962, in diverse occasioni lo scrittore lo
criticherà: “la debolezza di quel libro giovanile non sta tuttavia nella vicenda in sé, troppo forte, troppo
patetica, ma nella fatale mancanza di distacco ironico – l’elemento che più tardi diventerà parte integrante del
mio procedimento letterario” (in Homo poeticus, p. 246).

La protagonista, Maria, insieme al figlio neonato e alla compagna di prigionia Jeanne, sta cercando di fuggire
da Birkenau, mentre in lontananza si sentono i cannoni degli Alleati e si parla dell’evacuazione del campo.
Accanto, sul pagliericcio, Polja, la compagna russa, delira in preda alla febbre malarica. “Suonava da tempo
il violoncello nella Cappella Nera di fronte all’ingresso della camera a gas”, ma il motivo non era questo, non
erano ancora venuti a prenderla perché l’avanzare alleato aveva fatto rimandare le esecuzioni. Non si sa che
cosa sia la salvezza: morire al più presto come sta per accadere a Polja, riuscire a immaginare la libertà senza
essere sopraffatti dall’angoscia dell’attesa. Sono momenti in cui Maria non pensa a nulla, se non alle tre
donne “che qualche notte prima erano finite sul filo spinato ed erano morte crivellate fino a dimenticare tutto,
perché la morte è questo, pensò, dimenticare tutto”.

La condizione della sezione femminile del campo di concentramento è ricostruita con la veridicità di ogni
particolare e con una “sensibilità femminile” che, dice Kiš, aveva fatto pensare alla giuria che l’autore fosse
una donna. Il terrore di Maria, quando il sangue delle mestruazioni le inonda le gambe, ricorda le pagine di
Luciana Nissim Momigliano in Ricordi della casa dei morti e altri scritti (Giuntina, 2008) quando evoca il
suo ribrezzo di ragazza, l’impazzimento quasi, di fronte all’impossibilità di qualsiasi forma di pulizia e di

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/danilo-kis-sentire-il-male-sulla-pelle
https://test.doppiozero.com/nicole-janigro
https://www.adelphi.it/libro/9788845923951
https://www.adelphi.it/libro/9788845939976


igiene nel lager.

Maria, sospesa tra sonno e veglia, racconta in uno stato febbricitante e allucinatorio: il suo è un flusso di
coscienza interrotto da flashback, mentre Kiš trasfigura il trauma con pennellate di quel realismo magico che
diventerà una delle caratteristiche della sua prosa più matura. Alla stazione Maria “vide una lunga fila di
vagoni piombati dove volti spettrali facevano capolino da finestrelle con le grate e riconobbe quel lamento
babelico che aveva sentito anche lei quando era stata trasportata in furgoni simili, quel lamento che si
trasforma in un singhiozzo rauco e secco: in tutte le lingue d’Europa la parola acqua viene pronunciata come
se incarnasse la vita stessa”. Il treno si trasforma in “un enorme antidiluviano Tyrannosaurus rex scacciato
dal suo mondo acquatico sulla dura terraferma diversi millenni dopo la sua èra”, diventa un rettile che si
contorce e si dimena sibilando, “trasformandosi in quell’Acqua! Acqua! da dinosauro stegocefalo babelico ed
europeo”.

L’odore del corpo di Polja in decomposizione porta Maria all’inizio degli inizi: i cadaveri nella neve, la fila
umana che scompariva nel Danubio. Quel vecchietto e quella vecchietta, “nudi Homo sapiens con il petto
cadente per la vecchiaia e il gelo. Privi degli indumenti e dei gioielli che distinguono l’Homo sapiens dalle
altre specie umane meno evolute”. Solo dopo, tornando a casa, aveva capito quello che aveva visto: “era stata
fatta una buca nel ghiaccio e sulla buca avevano messo una tavola (un vecchio trampolino per i tuffi): di tanto
in tanto un civile (il guardiano della spiaggia), quando la buca si otturava, con una grossa pertica spingeva i
cadaveri sotto il ghiaccio”.

Lo stesso Danilo Kiš, allora un ragazzino di sette anni, non aveva capito che cosa stava capitando nel gennaio
del 1942 a Novi Sad – il massacro da parte dei fascisti ungheresi di quasi duemila serbi ed ebrei. In fila con i
condannati c’era anche suo padre, quella volta tornerà a casa. I “giorni freddi” sono la prova generale, storica
e familiare, di quello che poi accadrà. In Salmo 44 Kiš ne dà una descrizione realistica, in Giardino, cenere
(1965, trad. di Lionello Costantini, Adelphi, 1986) i “giorni freddi” ritornano nel ricordo notturno del
bambino Andreas, in La clessidra, (1972, trad. di Lionello Costantini, Adelphi, 1989), dedicata alla sorte del
padre Eduard Sam svanito nel 1944 ad Auschwitz, in una rappresentazione così particolareggiata da risultare
quasi insostenibile.





Basato sulle testimonianze di alcuni parenti tornati dal lager, scrivendo il libro Kiš “voleva liberarsi di alcuni
temi che lo opprimevano nell’intimo” e si manifestavano attraverso le “paure traumatiche” di cui soffriva. In
Homo poeticus (pp. 244-245) racconta che fu una rivelazione scoprire che la diagnosi con la quale il padre
era stato ricoverato nel 1934 in un ospedale psichiatrico vicino a Belgrado, non era delirium tremens, ma
nevrosi da spavento. L’alcol era un modo per tenere a bada il terrore interiore, la nevrosi da spavento è stata
a lungo considerata una malattia endemica dell’intelligencija ebraica mitteleuropea. La malattia è ereditaria,
aggiunge, “in una percentuale che varia dal dieci al venti per cento dei casi, secondo altri anche dal settanta al
novanta per cento”.

In Maria il passato “disseminato di ossa e tombe” riesce a “scavalcare il presente”, a “saltare nel cuore stesso
del futuro”, a trasformare la paura: “non era la stessa paura che aveva provato costantemente fino ad allora, la
paura degli eventi che si sviluppavano e la trascinavano, senza che lei avesse la minima parte in essi. È la
paura, pensò, che provano gli uomini. (…) Lei la definiva paura attiva”.

Con Salmo 44 Kiš affronta la “resistenza latente che esiste nei confronti della tematica ebraica all’interno
della realtà jugoslava”. Negli anni Cinquanta e Sessanta l’eco della guerra era ancora percepibile, ma i morti
legittimi erano plurali e politically correct. L’uso pubblico della memoria non prevedeva la possibilità di
sottolineare le diversità nazionali e tanto meno la “differenza inquietante” dell’identità ebraica. E le idee di
Kiš sono distanti dall’ideologia del realismo socialista: “Credo che la letteratura debba correggere la storia: la
Storia è generalità mentre la letteratura è concretezza. La Storia è numero, la letteratura è individualità” (
Homo poeticus, p.199).

Jeanne e Maria si interrogano sull’esistenza di Dio, in un luogo dove non c’è né il Dio degli ebrei né quello
dei cristiani. Nel mondo del lager Dio è morto – a chi svolge il ruolo di Mengele viene dato il nome di dottor
Nietzsche –, e si ha paura che un Dio, se esiste, possa assomigliare all’immagine dei carnefici. La preghiera
del salmo 44 è un’invocazione a Dio che arriva da una comunità alla disfatta, che si sente “consegnata come
pecore da macello”.

Kiš continuerà a occuparsi della “fenomenologia concentrazionaria", confidava agli amici il timore di questa
sua esasperata sensibilità che gli faceva “sentire il male sulla pelle". Negli anni di incubazione di Una tomba
per Boris Davidovi?. Sette capitoli di una stessa storia, (1976, con due saggi di Iosif Brodskij, trad. di
Ljilana Avirovi?, Adelphi, 2005), dirà del bisogno di parlare della ripetizione dell’Orrore nella sua versione
comunista: il gulag. Le giustificazioni ideologiche, la necessità storica, la lotta di classe non possono essere
invocate per aggirare il tema. “Per gli intellettuali di questo secolo, di questa nostra epoca, esiste solo un
esame di coscienza, esistono solo due materie per le quali non si perde l'anno, ma si perde il diritto (morale)
di parola una volta per tutte: il fascismo e lo stalinismo". E nei Consigli a un giovane scrittore: “Manda al
diavolo cento volte chi dice che Kolyma era diversa da Auschwitz”. I Sette capitoli di una stessa storia sono
una sintesi dei tanti rovesciamenti possibili tra vittime e carnefici, dominatori e oppressi, tra fede politica e
fede religiosa, tra verità e menzogna. Una cavalcata che descrive nello spazio “un cerchio di gesso europeo
(Bucovina-Polonia-Irlanda-Spagna-Francia-Ungheria-Russia) e, nel tempo, una verticale di sei secoli".

Il suo ultimo progetto, a cui lavora mentre si è ripresentata la malattia ai polmoni – morirà a Parigi il 15
ottobre 1989 –, è ancora legato al tema del lager e del gulag. Nel marzo di quell’anno Kiš si recherà in Israele
con una piccola troupe per girare una serie televisiva le cui protagoniste sono Eva Nahir e Jenny Lebl, due
donne ebree vissute in Jugoslavia. Entrambe sono state detenute nel campo di prigionia dell’Isola Nuda di
Tito, Jenny era già stata deportata in Germania. Kiš ricopre il ruolo del narratore-investigatore che le incalza
per conoscere, della loro esperienza, anche il più piccolo dettaglio (Danilo Kiš, Aleksandar Mandi?, La vita
nuda, trad. di Alice Parmeggiani, postfazione di Božidar Staniši?, Mimesis, 2021).

Nella prefazione all’edizione inglese di Salmo 44 (trad. di J. K. Cox, Dalkey Archive, 2012) Aleksandar
Hemon, lo scrittore più vicino alla sensibilità di Kiš, scrive: “L’unico modo per ricordare ciò che deve essere
ricordato è raccontare storie di vite che sono state cancellate dalla megalomaniacale insensibilità della storia.
Sono storie che possono essere difficili da costruire e difficili da leggere, ma sono eticamente ed



esteticamente necessarie. Senza di esse saremo dimenticati. Senza di esse noi siamo il nulla sulla nostra
strada verso il nulla”.

Leggi anche:
Marco Ercolani | I fantasmi nella notte di Danilo Kiš 
Danilo Kiš | Gli scrittori-delatori
Alfredo Zucchi | Danilo Kiš, La lezione di anatomia
Nicole Janigro | Hotel Tito
Massimo Rizzante | Sull’arte della composizione di Danilo Kiš

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://www.doppiozero.com/i-fantasmi-nella-notte-di-danilo-kis
https://www.doppiozero.com/gli-scrittori-delatori
https://www.doppiozero.com/danilo-kis-la-lezione-di-anatomia
https://www.doppiozero.com/hotel-tito
https://www.doppiozero.com/sullarte-della-composizione-di-danilo-kis
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





