
 

Sorellanze che irrompono 
Laura Porta
13 Marzo 2025

Sorellanze, scritto a quattro mani da Silvia Lippi e Patrice Maniglier (Derive e Approdi, 2024), irrompe nella
teoria psicoanalitica come uno squarcio, introducendo una discontinuità anche sotto il profilo culturale,
facendo luce su una cultura patriarcale, fallocentrica, gerarchica e competitiva, che permea le nostre relazioni
sociali in modo così profondo da essere ormai quasi inconsapevole.

Ma come può un testo essere traumatico? Certo, si tratta di una metafora, possiamo richiuderlo e liberarcene:
un testo, ovviamente, non ha la capacità di imporsi alle nostre menti e al nostro equilibrio psichico. Siamo
davanti a una scelta: ripristinare le nostre sicurezze o provare a immaginare sotto una nuova luce? Una frase
ci guida verso lo spirito della scrittura e del pensiero che permea il testo: “poiché la gioia di pensare è senza
dubbio una delle più grandi che ci siano”.

Ciò che gli autori propongono è un sapere simile all’esperienza dell’inconscio. Per dirlo con un termine
lacaniano, “tocca il reale”, modificando il nostro modo di vedere le cose, toccando la vita, risvegliandoci. Il
tentativo, in queste pagine, è pensare un mondo animato esclusivamente dalla logica della sorellanza: una
logica che prevede una solidarietà non competitiva, un legame non gerarchico, che apra lo spazio all’alterità,
alla differenza e alla libertà di poter dire e ridere insieme. Si tratta di un’utopia, un miraggio, un pensiero
visionario, ma possiamo almeno osare immaginarlo?

A partire da questa visione, gli autori si chiedono se la psicoanalisi abbia contribuito o meno a introdurre nel
pensiero, nella cultura, nella società il pensiero femminista. Occorre fare un breve riepilogo del contributo
della psicoanalisi freudiana e lacaniana sulla femminilità.

La premessa, per chi non ha familiarità con la psicoanalisi, è che la pulsione sessuale orienta il desiderio e le
relazioni interpersonali. Da qui deriva l’equiparazione tra pulsione, desiderio, godimento e configurazioni
psichiche del maschile e del femminile.

Freud, ascoltando le donne, ha potuto inventare la psicoanalisi, aprendo uno scenario inedito sulla loro vita
amorosa e sessuale. La concezione freudiana della femminilità è fallocentrica, ma Freud portava il marchio
della sua epoca, regolando la femminilità sul fallo, simbolo della castrazione. Nell’inconscio, l’essere
femminile sarebbe irrimediabilmente segnato da una mancanza. È un punto di vista che nasce dal confronto
immaginario tra i corpi maschile e femminile. L’uomo, avendo il fallo, si pensa completo, mentre la donna
sarebbe segnata da un’incompletezza irrimediabile, carica di delusione, rivendicazione, avidità e rivalità
eterna tra i sessi. L'unico modo per la donna di giungere alla completezza sarebbe avere un figlio, sostituto
del fallo.

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/sorellanze-che-irrompono
https://test.doppiozero.com/laura-porta
https://deriveapprodi.com/libro/sorellanze/


Il femminismo ha ritrovato dunque, negli scritti di Freud, stereotipi insopportabili che dipingono la donna
come un essere privato, segnato da un sentimento di inferiorità. Freud stesso era consapevole dei limiti di
questo approccio: alla fine della sua vita dichiarò che l’enigma della femminilità non si risolve nel complesso
di castrazione, demandando agli artisti e ai poeti l’arduo compito della sua decifrazione.

Lacan ha apportato un certo avanzamento alla teoria freudiana. Ha formalizzato l’Edipo freudiano separando
le funzioni materna e paterna dal sesso biologico di chi le svolge. Si è opposto a una psicoanalisi che
riporterebbe la donna alla madre e l’uomo al bambino, o a un suo sostituto. In questo modo, rovesciando la
supremazia del padre nella logica patriarcale, Lacan arriva a dire che il padre non è un nome, ma una
funzione. Già negli anni Trenta, con grande anticipo, diagnosticò il declino del padre onnipotente.

Riguardo alle donne, Lacan le ha descritte a partire dal loro godimento, concepito come supplementare ed
eccedente rispetto agli uomini: un godimento “al di là del fallo”. Ma cosa significa? Smarcandosi dal sesso
biologico, parlando di “la parte chiamata donna” e “la parte chiamata uomo” per sottolineare che anche un
maschio può essere nella posizione femminile, ha mostrato come l’uomo sia vincolato a un tipo di godimento



legato al fallo, limitato a questa zona erogena, mentre la donna può godere del piacere fallico, ma anche di un
godimento supplementare, non localizzato, esteso in tutto il corpo, indicibile. Un godimento che, per lo
psicoanalista francese, avvicinerebbe il femminile alla mistica. Il godimento femminile è senza forma né
ragione. Il fallo dunque, in questa prospettiva, può essere un ingombro, può inebetirlo, renderlo idiota. A
questo proposito Lacan chiama il godimento fallico anche godimento dell'idiota: “Idiota da intendere qui nel
senso del greco idiòtes, particolare, proprio a sé”; il godimento femminile diventa così una predisposizione
alla trascendenza. Lacan ha utilizzato questo godimento come metafora dell’identità femminile.

Se per l’uomo è più facile costruire un’identità ben definita, ma limitante perché omologante, per le donne è
impossibile generalizzare un’identità. La “parte chiamata donna” è “non-tutta”: non-tutta presa nella
dimensione fallica, non risponde ad alcun universale. Non esistono le donne, ma la donna, una per una.

Tuttavia, secondo gli autori – e qui inizia la loro critica alla teoria lacaniana – il fatto che il godimento
femminile vada al di là del fallo implica che essa non possa esistere al di fuori del principio fallico. Gli autori
cercano di dimostrare che le donne possono esistere altrimenti. La dichiarazione lacaniana che “la donna non
esiste” (nel 1973, in Television), ma che esistono le donne, una per una, condannerebbe le donne a non
potersi organizzare come gruppo, movimento di pensiero e di azione. Nel sistema lacaniano, la donna è
rappresentata dall’infinito, dal non-tutto e il suo godimento non dà alcuna possibilità di ancoraggio a
un’identificazione.

E qui Silvia Lippi e Patrice Maniglier sollevano una questione: non è forse questo un modo per isolare le
donne, escludendole dalla possibilità di associarsi? Anche questa teoria lacaniana non fa forse passare la
donna sempre e comunque dal principio del fallo? Come è possibile che le donne non possano emanciparsi
da questo principio? Per superare queste lacune nel pensiero psicoanalitico, Lippi e Maniglier propongono un
altro tipo di solidarietà tra donne, quella che nasce dal trauma: “abbiamo una brutta notizia per gli
psicoanalisti lacaniani: la donna esiste. Non da sola, ma istantaneamente nel momento in cui entra in
relazione con altre donne, e lo fa senza passare attraverso la figura maschile, insomma, appena diventa
sorella e trasforma le altre in sorelle”. Ma che cos’è la sorellanza?

Gli autori si rifanno a Freud e al concetto di sintomo da lui indicato nel testo Psicologia delle masse a analisi
dell’Io, osservando che, nel meccanismo di formazione del sintomo, l’identificazione non dipende dal
rapporto oggettuale con la persona copiata, ma dal vissuto psichico della stessa situazione. Nel testo in
questione ci troviamo in un collegio e una ragazza riceve una lettera da un giovane che ama segretamente che
la fa ingelosire, alla quale reagisce con un attacco isterico; alcune delle sue amiche, al corrente della vicenda
della ragazza, contraggono l’attacco isterico per via di ciò che Freud definisce “contagio psichico”. Si tratta
di un meccanismo di identificazione indotto dal trauma condiviso. Questa solidarietà non si basa
sull’empatia, non si tratta cioè di una identificazione immaginaria allo stesso sintomo, ma su una connessione
inconscia che permette di condividere un trauma e trasformarlo in un legame sociale. La “sorellanza”, quindi,
diventa una modalità di “guarigione” attraverso la condivisione di un sintomo comune, di una trasformazione
da elemento di sofferenza a “sintomo felice”. Gli autori suggeriscono che diventare femministi non sia solo
una scelta ideologica, ma una risposta vitale a traumi profondi. Secondo gli autori non è in gioco, qui, un
trauma derivante dall’inconscio collettivo di Jung, di che trauma si tratta, dunque? Tale teoria del trauma
come possibile base del legame sociale femminile è un’intuizione interessante, che andrebbe però
argomentata con osservazioni cliniche specifiche, come sempre avviene quando si tenta di introdurre del
nuovo in psicoanalisi.





Opera di Laura Berger, Weather systems, 2023.

Questo libro sembra un primo tentativo teorico-speculativo di produrre una discontinuità, rovesciando
l’assunto che la psicoanalisi rifiuti il femminismo. Il desiderio di rottura emerge anche dal fatto che, a
ispirazione della loro tesi, venga evocata la figura e il pensiero di Valerie Solanas, una donna schizofrenica e
criminale che attentò alla vita di Andy Warhol e concluse i suoi giorni alla deriva, e la cui opera, il Manifesto
per l’eliminazione dei maschi (edito in Italia a inizio 2024) è francamente un delirio. Valerie immagina un
mondo utopico totalmente nuovo, libero dalla schiavitù del denaro, che si costituisce a partire da relazioni tra
sole donne, reso possibile solo attraverso l’eliminazione di tutti gli uomini.  La sua idea delirante “come ogni
delirio, è portatore di verità, una verità”: la necessità di inventare un nuovo modo del legame sociale. Silvia
Lippi, grazie all’esperienza clinica nella cura della malattia psichiatrica e alla sua elaborazione filosofica
intorno alla follia, coglie l’intuizione sottesa al delirio di Valerie, indicativa per una trasformazione logica di
un sistema: “l'errore sarebbe prendere troppo letteralmente ciò che Valerie dice, cioè come espressione di
un'intenzione, di un obiettivo, di uno scopo, di un progetto ancora incompiuto, mentre il suo dire è già un
atto. La sovversione delle donne è proprio l’atto del dire”. Questo dire non si ferma mai, è collettivo e
continuo, dando alle donne il coraggio di esprimersi diversamente, sia fisicamente che intellettualmente, nei
loro rapporti con gli uomini. In effetti, la grande rivoluzione nel concetto di cura introdotta da Freud fu
proprio questa: un uomo si mise in ascolto delle donne, tacendo. Ma possiamo equiparare il libero “dire” in
analisi, e il particolarissimo ascolto che avviene in seduta, al “dire” di un collettivo femminile rivoluzionario?
Possiamo davvero affermare che l’effetto terapeutico sia lo stesso? Che esempi abbiamo? Purtroppo, la storia
ci parla anche di colossali fallimenti delle organizzazioni femministe, anche di quelle nate sotto le migliori
stelle. Le dinamiche, cioè, si rivelano quelle che si cerca di combattere: gerarchiche e competitive. Essere
donna mette veramente al riparo dalla logica maschilista? Solanas afferma che esiste la donna libera dagli
uomini e la donna figlia di papà, ma non siamo forse, ognuna di noi, l’una e l’altra?

Un esempio contemporaneo di sorellanza, secondo gli autori, sarebbe la quarta ondata del femminismo,
rappresentata dal movimento #MeToo. L’importanza di questo fenomeno non riguarda la veridicità dei fatti,
ma la solidarietà tra donne che hanno iniziato a parlare a partire dal trauma condiviso. Questo atto collettivo
ha segnato una discontinuità storica, come in tutte le ondate femministe precedenti. I movimenti femministi
hanno operato delle rotture in quanto spinte rivoluzionarie, sono stati atti di cambiamento. Aristofane, nella
commedia Lisistrata , 411 a.C., narrava di donne che fecero uno sciopero della sessualità contro le continue
guerre scatenate dagli uomini; e Virginia Woolf, contemporanea di Freud, nel 1938, nel romanzo Le tre
ghinee, scrive: “se insisti sul fatto che andrai a combattere per proteggere me o il nostro paese, chiariamo, in
modo composto e razionale tra noi, che stai combattendo per gratificare un istinto sessuale che non posso
condividere; per procurare benefici che non ho condiviso e che probabilmente non condividerò mai; certo
non lo fai per gratificare i miei istinti o per proteggere me o il mio paese. Perché, dirò da outsider alla
cittadinanza quale sono, come donna non ho un paese. Come donna non voglio un paese. Come donna il mio
paese è il mondo intero”.

Sorellanze aiuta a rivedere le teorie psicoanalitiche sulla femminilità sotto una nuova luce, tentando l’impresa
visionaria di immaginare un mondo liberato dalla logica della fratellanza fratricida e belligerante, dal
fallocentrismo autoreferenziale e competitivo. Si tratta, dunque, di un libro clinico, ideologico o politico?
Forse un po’ tutte e tre le cose, l’inizio di una produzione clinica e teorica di cui attendiamo con curiosità il
seguito.

In copertina, opera di Laura Berger, The steam bath, 2024.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





