
 

Anarchici, da Lugano alle Filippine 
Lelio Demichelis
31 Marzo 2025

Addio Lugano bella o dolce terra pia/ cacciati senza colpa gli anarchici van via/ e partono cantando con la
speranza in cuor. […] Ed è per voi sfruttati per voi lavoratori/ che siamo incatenati al par dei malfattori/
eppur la nostra idea è solo idea d’amor.

Addio Lugano bella è una famosa canzone scritta in carcere, nel gennaio del 1895, da Pietro Gori, importante
esponente dell’anarchia italiana (fondò il periodico socialista-anarchico L'Amico del popolo e contribuì alla
nascita di diverse Camere del lavoro), accusato di essere l’ispiratore dell’uccisione del presidente della
Repubblica francese Carnot. La sua colpa? Essere amico e avvocato difensore dell’omicida, Sante Caserio.
Trovò rifugio a Lugano e riuscì a sfuggire anche a un attentato. Ma il governo svizzero acconsentì al suo
arresto e di altri diciassette rifugiati politici. Che furono infine espulsi dalla Svizzera. Canzone che
prendiamo come spunto per arrivare alle Filippine di quegli stessi anni e alle lotte anticoloniali e per la libertà
di allora grazie a un saggio recente, utile per guardare però anche all’oggi e alle nuove e vecchie forme di
colonialismo e di nazionalismo/sovranismo.

Già, gli anarchici – una storia difficile e complicata, la loro. Non priva di tragici errori, ma anche ricca di
grandi ideali. Sempre contro il potere, contro lo stato soprattutto e contro coloro che lo incarnavano. Sempre
in rapporti difficili e conflittuali dentro l’Internazionale e poi con i partiti comunisti (basta pensare alla guerra
civile spagnola). Anarchia dimenticata oggi e dimenticata è la sua essenza libertaria, con gli anarchici quasi
sempre equiparati ai terroristi o ai delinquenti/malfattori, eppure oggi applicata a se stesso, ma in senso
altamente virtuoso e positivo (positivista), dal capitalismo diventato anarco-capitalismo (quello di Musk e di
Milei, per citare solo due nomi – senza dimenticare Murray Rothbard – che però non vengono equiparati a
terroristi né a malfattori dello stato sociale e dei diritti umani, anche se dovrebbero esserlo).

Etimologicamente, anarchia significa an-archia, cioè contro o rifiutando ogni potere archico – per gli
anarchici rappresentato soprattutto dallo stato, senza vedere gli altri poteri archici, oggi ben più archici dello
stato, esistenti nel mondo. Potere archico contro cui combattere, dunque, che per gli anarco-capitalisti
diventano la democrazia e lo stato di diritto e sociale/ambientale – così come ogni idea di giustizia e di
uguaglianza e di libertà, di emancipazione e di liberazione dei lavoratori dallo sfruttamento – da abbattere
appunto in nome del mercato (erroneamente creduto anarchico), in realtà in nome e per il profitto
dell’oligarchia degli stessi anarco-capitalisti, tutto grazie alla tecnologia. Quindi, riprendendo Gori, il
capitalismo non può essere in alcun modo definito anarchico, deterministicamente negando invece, nel suo
farsi, ogni idea d’amor.

E oggi di anarchici classici si parla quasi esclusivamente a proposito di Alfredo Cospito, considerato appunto
anch’egli un terrorista. Ma di anarchici si era in realtà parlato e scritto molto nel 1969 e negli anni a seguire,
quando vennero accusati (Pietro Valpreda: ai giovani questo nome dice qualcosa?) di avere messo la bomba
alla Banca nazionale dell’agricoltura di Milano; salvo poi scoprire che la Strage era di Stato e la bomba era
stata messa dai neofascisti e dai servizi segreti deviati (davvero deviati?) dello stato, che invocavano una
soluzione politica reazionaria contro le sinistre, l’Autunno caldo sindacale e il Sessantotto.

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/anarchici-da-lugano-alle-filippine
https://test.doppiozero.com/lelio-demichelis
https://it.wikipedia.org/wiki/Presidente_della_Repubblica_francese
https://it.wikipedia.org/wiki/Presidente_della_Repubblica_francese
https://it.wikipedia.org/wiki/Marie_Fran%25C3%25A7ois_Sadi_Carnot
https://it.wikipedia.org/wiki/Sante_Caserio


Ma l’anarchia è molto altro ed ha appunto una storia di più di due secoli. Michail A. Bakunin – il principale
teorizzatore e attivista anarchico dell’Ottocento – la descriveva “come una “libera e indipendente
organizzazione […] dal basso in alto, non agli ordini di una qualsivoglia autorità, anche se eletta, e nemmeno
sotto le direttive di questa o quella teoria scientifica, ma in conseguenza dello sviluppo naturale di tutti quei
bisogni che la vita stessa farà insorgere”. E conseguentemente: distruzione di tutti gli stati, annientamento
della civiltà borghese come nemico di classe, creazione di un mondo nuovo di tutti gli uomini.

Per parlare di anarchia e di anarchismo, ma soprattutto di nazionalismo e di anticolonialismo (e dei relativi
intrecci e delle relative contaminazioni, apparentemente impossibili – anarchismo e nazionalismo sembrano
infatti confliggere filosoficamente e politicamente tra loro), è decisamente utile questo saggio, a cui
facevamo riferimento più sopra, di Benedict Anderson, Anarchismo e immaginario anticoloniale, pubblicato
da Elèuthera (pag. 446, € 24.00). Ma non solo di Filippine narra questo libro – anche se Anderson si
concentra su quelle isole per averci vissuto per vent’anni (lui di origini anglo-irlandesi, nato in Cina nel 1936
e morto in Indonesia nel 2015, studioso del nazionalismo e conosciuto soprattutto per Comunità immaginate
del 1983, immaginate ma utili alla costruzione di quella identità collettiva che serve appunto al nazionalismo)
e per averle studiate a lungo, disponendo di molto materiale di archivio. Libro che ci dimostra soprattutto
come scrittori, filosofi, attivisti politici, giornali e riviste culturali e soprattutto le idee di cambiamento
avessero allora (seconda metà dell’Ottocento, lo ricordiamo) una diffusione molto maggiore rispetto al nostro
oggi dominato piuttosto da un pensiero unico che nega ogni possibilità di mutamento e di miglioramento – e
non ci sono alternative a questo sistema! è la sua propaganda incessante per la colonizzazione
dell’immaginario collettivo e per farci adattare/rassegnare sempre a questo sistema di potere, anche quando
chiama alla guerra e ad acquisire una mentalità bellica con il ReArmUE. Senza ovviamente dimenticare – le
due cose sono strettamente intrecciate – la colonizzazione per la conquista di risorse naturali e infine di terre
rare e simili, necessarie alle esigenze di profitto dell’industria/capitale.

https://www.eleuthera.it/scheda_libro.php?idlib=602


Pietro Valpreda, photo di Tano DAmico.

Un libro, come ammette lo stesso Anderson, che è “un esperimento che prende le mosse da quell’ambito che
Melville avrebbe definito astronomia politica, poiché prova a tracciare una mappa della forza gravitazionale
esercitata dall’anarchismo sui movimenti nazionalisti militanti sviluppatisi ai poli opposti del globo”, quasi
contemporaneamente, come Cuba e l’insurrezione del 1895 e le Filippine (allora spagnole) con quella del
1896. Quella astronomia politica richiamata da Anderson all’inizio dell’Introduzione: “Se in una notte
tropicale senza luna, si alza lo sguardo al cielo, si può osservare un manto di stelle immobili, tenute insieme
solo dall’oscurità e dall’immaginazione. C’è una tale serena bellezza in tutto questo che è necessario
compiere uno sforzo mentale per rammentare come quelle stelle siano in realtà in perenne e irrequieto
movimento, sospinte da un luogo all’altro dalla forza invisibile dei campi gravitazionali di cui sono,
ineluttabilmente, attive componenti”. Analogamente, appunto, le idee, le speranze, la cultura, i movimenti
politici e sociali, in perenne e irrequieto movimento. Vero ieri e per gran parte del ‘900, nel bene come nel
male; forse non più vero oggi, quando tutto sembra fondarsi sull’autoreferenzialità dei movimenti, delle idee
(quando ci sono) e degli intellettuali, ciascuno rinchiuso – come stella immobile – nella propria bolla, senza
capacità di costruzione di un’alternativa collettiva e condivisa (la rete non basta; anzi la impedisce).

Allora, invece, come ricorda Anderson gli intellettuali “di quelli che furono gli ultimi baluardi del
leggendario impero globale spagnolo, cubani (ma anche portoricani) e filippini, non si limitarono a studiare e
informarsi reciprocamente sulle storie e le vicende dei rispettivi paesi, ma coltivarono cruciali rapporti
personali e, per un certo periodo, organizzarono le loro azioni in maniera coordinata. E sebbene entrambe le
popolazioni siano state infine schiacciate dalla stessa brutale autorità che aspirava ad assumere il ruolo di



potenza egemone a livello mondiale [cioè gli Stati Uniti, come oggi], dal punto di vista storico una tale
coordinazione globale non aveva precedenti”. Ottenuta appunto “attraverso la mediazione dei loro
rappresentanti e referenti che vissero a Parigi e, in misura minore a Hong Kong, Londra e New York. […] E
anche se in misura diversa, filippini e cubani trovarono i propri alleati più affidabili negli anarchici francesi,
spagnoli, italiani, belgi e inglesi, pur se diversi tra loro e spesso mossi da motivazioni non nazionaliste”.

E come scrive Stefano Boni nella sua Prefazione, “l’attrazione tra nazionalismo e anarchismo, orientamenti
accomunati da una tensione per la libertà sebbene per molti versi antitetici, in particolare per ciò che
concerne la riduzione della comunità politica allo Stato, raggiunse il suo apice nel periodo delle lotte
anticoloniali. Nonostante Anderson abbia simpatie marxiste, riconosce appieno l’apporto del movimento
anarchico che ‘alla fine del diciannovesimo secolo divenne il principale veicolo per diffondere su scala
globale la lotta al capitalismo industriale, all’autocrazia, al latifondismo e all’imperialismo’ […] Anderson
caratterizzando l’anarchismo appunto per la sua enfasi sulla libertà personale e l’autonomia, per il sospetto
che nutre verso le organizzazioni gerarchiche e burocratiche” (rendendolo, scrive Anderson “particolarmente
attraente in un quadro politico caratterizzato dalla forte repressione messa in atto dai regimi conservatori”),
“individuando una traccia libertaria [ma non più di una traccia, secondo noi] non solo nelle lotte per
l’indipendenza cubana e filippina, ma in una pluralità di altri contesti coevi”.

Un saggio storico e insieme biografico, dunque, questo di Anderson – ovvero leggere la storia attraverso le
biografie di chi l’ha vissuta e in parte fatta – “ancorato, se così si può dire, alle giovani esistenze di
prominenti patrioti filippini, nati all’inizio degli anni Sessanta dell’Ottocento: il geniale scrittore José Rizal e
il pionieristico antropologo e polemista Isabelo de los Reyes”. Partendo dall’analisi di due loro testi: El
filibusterismo del primo, preceduto da Noli me tangere “che lo fece assurgere a simbolo della resistenza
filippina contro il dominio coloniale”, però forse impropriamente; e anche la sua Liga Filipina “rimase
all’interno del perimetro legale in vigore nelle Filippine di allora” – e Rizal, che non era un rivoluzionario,
sconsigliò sempre di attivare rivolte, anche se “era avido lettore di quotidiani e seguiva le tendenze politiche
mondiali con vivo interesse”). E poi El Folk-lore filipino del secondo, intendendo per folklore il sapere
popolare o locale (che quindi non è il folklore a cui pensiamo oggi), de los Reyes sognando una rinascita
culturale delle Filippine, il rovesciamento del dominio della chiesa reazionaria, innescando allo stesso tempo
un’autocritica politica dei filippini. E se “Isabelo era un uomo entusiasta, pratico, incredibilmente energico e
non molto portato all’introspezione”, Rizal “era meditabondo, sensibile, marcatamente introspettivo, poco
pratico e ben consapevole della propria genialità”.

E il saggio di Anderson attraversa appunto la loro vita, e di molti altri, intrecciata con la storia di quegli anni,
storia complessa e che, per motivi di spazio qui tralasciamo. Non senza però richiamare in conclusione, di
nuovo, la questione fondamentale che emerge dal libro: quale relazione è davvero possibile tra
anarchia/anarchismo e nazionalismo? Non sono strutturalmente e ontologicamente in contraddizione tra loro
– e l’anarchia in contraddizione anche con il capitalismo? E non è forse vero che il nazionalismo (come il
capitalismo) mai ha prodotto qualcosa di anarchico e/o di libertario – come lo dimostrano quelle forme attuali
di nazionalismo che si chiamano sovranismi e che reprimono se non deportano ogni idea
libertaria/dissidente? Ovvero, è sempre la società repressiva analizzata criticamente mezzo secolo fa da
Herbert Marcuse – da rileggere.

Certo, scrive ancora Stefano Boni, Anderson “sfida l’idea di una genealogia eminentemente europea nella
costruzione delle idee e delle pratiche anarchiche” – e questo ci aiuta a uscire dal nostro suprematismo
culturale – insegnandoci appunto “che a fine Ottocento le idee ‘moderne’, come il nazionalismo, non erano
partorite solo nel vecchio continente, ma si nutrivano di un respiro internazionale […], alimentando idee,
progetti, sogni”. Un merito del libro, certo non da poco. Anche se il nazionalismo (diverso il discorso per
l’anticolonialismo, da riattivare oggi contro il colonialismo materiale ma soprattutto mentale del pensiero
unico) – per noi – non è un’idea di cui vantarsi; lo sono piuttosto (pur con le loro contraddizioni),
l’illuminismo, il marxismo, l’an-archia, i diritti dell’uomo e quelli sociali, l’ecologismo. Oggi sempre più
dimenticati, se non rimossi del tutto.



Leggi anche:
Francesco Mangiapane | Ritorno al futuro / Benedict Anderson, Comunità immaginate

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://www.doppiozero.com/benedict-anderson-comunita-immaginate
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

