
 

Maranza: engagement e sfruttamento 
Federico Pilati
3 Aprile 2025

È fine febbraio 2025. Don Alì, creator torinese di origine nordafricana, pubblica una serie di video su TikTok
annunciando con toni provocatori l'imminente "invasione del Sud Italia" da parte dei maranza del Nord.
Indica date precise, luoghi di ritrovo, e invita altri giovani della stessa sottocultura a mobilitarsi per quello
che definisce un raid territoriale senza precedenti. Nei giorni successivi, i video raggiungono milioni di
visualizzazioni, generando reazioni accese da parte degli utenti meridionali di TikTok che minacciano
ritorsioni contro i potenziali invasori. I telegiornali nazionali dedicano servizi all'allarme sociale, le autorità
di pubblica sicurezza annunciano misure straordinarie di controllo in diverse località del Sud, con particolare
attenzione a Napoli, dove viene rafforzata la sorveglianza nelle stazioni ferroviarie e nei principali snodi di
trasporto. Quando la data fatidica arriva, nessuna invasione si materializza. Solo poche decine di giovani si
presentano nei punti di ritrovo stabiliti al Nord, prontamente identificati e controllati dalle forze dell'ordine. Il
risultato più tangibile della vicenda è la sospensione temporanea degli account social di Don Alì e
l'intensificazione delle misure restrittive nei suoi confronti, già sottoposto a obbligo di firma per precedenti
episodi documentati sui suoi canali. Questo caso emblematico di panico morale contemporaneo offre uno
spaccato illuminante delle dinamiche che caratterizzano l'interazione tra sottoculture giovanili urbane,
ecosistema mediatico e istituzioni.

La sottocultura maranza, emersa negli ultimi anni nelle periferie delle grandi città del Nord Italia, rappresenta
un fenomeno identitario complesso e stratificato. Il termine "maranza", originariamente utilizzato con
connotazione dispregiativa, è stato progressivamente riappropriato dai giovani che si identificano in questa
sottocultura, trasformandolo da stigma in emblema di appartenenza. I maranza si distinguono per uno stile
estetico riconoscibile (abbigliamento sportivo di marca, capelli con sfumature particolari, accessori vistosi) e
pratiche culturali fortemente legate alla musica trap e drill. La composizione di questa sottocultura riflette la
geografia sociale delle periferie urbane: giovani delle seconde generazioni o italiani provenienti da contesti
socioeconomici svantaggiati, che utilizzano lo stile e l'appartenenza culturale come strumenti di auto-
rappresentazione e resistenza simbolica alle condizioni di marginalizzazione.

Il fenomeno maranza si è sviluppato in stretta simbiosi con le logiche delle piattaforme digitali dove
numerosi maranza hanno acquisito notorietà. Don Alì rappresenta l'archetipo di questa figura: la sua strategia
comunicativa si basa sulla costante ambiguità tra realtà e finzione, costruendo narrazioni che oscillano tra
l'autenticità della "street credibility" e la provocazione consapevole finalizzata all'engagement. La challenge
dell'"invasione del Sud" incarna perfettamente questa logica: sufficientemente credibile per generare reazioni
e coinvolgimento, ma al contempo chiaramente irrealizzabile e performativa agli occhi del pubblico più
giovane e alfabetizzato digitalmente. La monetizzazione rappresenta la chiave di volta di questo meccanismo.
La provocazione territoriale lanciata da Don Alì risponde precisamente a questa logica: generare
polarizzazione (tra Nord e Sud, tra generazioni diverse, tra sottoculture globali e locali) per massimizzare
l'engagement e, di conseguenza, le opportunità di monetizzazione.

I media tradizionali hanno svolto un ruolo decisivo nell’amplificare e moralizzare la challenge, trasformando
una provocazione digitale in un presunto rischio per l'ordine pubblico. Nonostante molti giornalisti avessero
già intervistato Don Alì in passato, riconoscendone implicitamente la natura di personaggio mediale più che
di autentico "folk devil", hanno trattato la challenge dell'"invasione" come una minaccia concreta e

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/maranza-engagement-e-sfruttamento
https://test.doppiozero.com/federico-pilati


imminente. Questa apparente contraddizione si spiega considerando che i media tradizionali operano ormai
secondo logiche di monetizzazione dell'attenzione analoghe a quelle dei creator digitali, e il panico morale
rappresenta un prodotto particolarmente redditizio in termini di audience. La copertura mediatica ha seguito
schemi retorici consolidati: enfasi sugli elementi di minaccia, amplificazione numerica del fenomeno
(evocando "ondate" di maranza pronti a invadere il Sud), costruzione di una narrativa di contrapposizione tra
giovani devianti e cittadini rispettabili, richiami alla necessità di interventi repressivi. I telegiornali hanno
invece dato ampio spazio alle reazioni, spesso ironiche ma presentate come autentiche, degli abitanti del Sud
sui social media, contribuendo a creare un effetto di "panico riflesso": le minacce di rispondere con violenza
all'invasione dei maranza hanno alimentato ulteriormente la percezione di un imminente scontro tra gruppi
contrapposti, oscurando il fatto che molti giovani meridionali si identificano essi stessi nella sottocultura
maranza.

La mobilitazione delle forze dell'ordine per prevenire un'invasione che, agli occhi di qualsiasi osservatore
informato, appariva chiaramente irrealizzabile solleva interrogativi profondi sulla razionalità dell'intervento
istituzionale. Una prima interpretazione potrebbe suggerire che le autorità abbiano semplicemente "creduto"
alla rappresentazione mediatica della minaccia, reagendo di conseguenza. Tuttavia, considerando che Don
Alì era già noto alle forze dell'ordine, questa spiegazione appare poco convincente. Più plausibile è l'ipotesi
che le istituzioni abbiano colto l'opportunità offerta dal panico morale per perseguire obiettivi diversi, in
primis la legittimazione e l'intensificazione di pratiche di sorveglianza e controllo già in atto nei confronti
delle sottoculture giovanili delle periferie, particolarmente quelle associate a giovani delle seconde
generazioni.

La mobilitazione istituzionale ha svolto una funzione simbolica fondamentale: riaffermare l'autorità dello
Stato di fronte a una presunta minaccia all'ordine pubblico, dimostrando efficienza e prontezza di intervento.
Il panico morale funziona così come dispositivo di legittimazione delle istituzioni di controllo, che possono
presentarsi come protettori dell'ordine sociale contro minacce che esse stesse contribuiscono a costruire e
amplificare. La rapida e massiccia mobilitazione contrasta in modo stridente con la relativa inerzia di fronte a
fenomeni ben più concreti di discriminazione che colpiscono quotidianamente le stesse comunità periferiche
da cui provengono i maranza.

La metafora del wrestling professionistico offre una chiave di lettura particolarmente efficace per interpretare
questa complessa interazione. Come nel wrestling, dove la violenza è simultaneamente performativa e
presentata come autentica, i contenuti prodotti dai maranza oscillano costantemente tra realtà e finzione.



Questa ambiguità è parte integrante dell'appeal di questi contenuti, che attraggono pubblici diversi proprio in
virtù della loro interpretabilità multipla. Nel wrestling, tutti gli attori coinvolti (performer, promotori,
pubblico, commentatori) partecipano a un complesso gioco di significati in cui la consapevolezza della natura
performativa della violenza coesiste con l'investimento emotivo nella sua rappresentazione come autentica.
Analogamente, nel caso della challenge di Don Alì, i diversi attori hanno partecipato a un elaborato gioco
semiotico in cui tutti, a diversi livelli, erano consapevoli della natura performativa della minaccia, pur
contribuendo a presentarla e trattarla come autentica. Esiste una differenza sostanziale tra contesti in cui la
violenza rappresentata corrisponde a pratiche reali (come nelle gang americane, dove l'accesso alle armi da
fuoco rende la violenza letale una possibilità concreta) e contesti come quello italiano, dove la
rappresentazione della violenza maranza assume toni quasi parodistici rispetto ai suoi modelli d'oltreoceano.

Tutte queste dinamiche possono essere efficacemente sintetizzate nell'acronimo TRAP: Territorializzazione,
Razzializzazione, Algoritmi, Precarietà. La Territorializzazione si riferisce al modo in cui le identità
periferiche vengono rappresentate e performate nel contesto digitale. I maranza costruiscono la propria
identità in stretta relazione con specifici territori (quartieri, periferie, città), che diventano
contemporaneamente marker identitari e limiti alla mobilità sociale. La challenge dell'"invasione del Sud"
gioca precisamente su questa territorializzazione, proponendo una trasgressione simbolica dei confini spaziali
come provocazione generatrice di engagement.

La Razzializzazione riguarda il modo in cui le differenze etniche e razziali vengono incorporate nelle
rappresentazioni delle sottoculture urbane. Don Alì, come molti altri creator maranza, è di origine
nordafricana, e la sua identità digitale incorpora elementi che giocano consapevolmente con gli stereotipi
razziali, oscillando tra riappropriazione e riproduzione. Il panico morale attorno ai maranza si inserisce in un
più ampio discorso sulla criminalizzazione dei giovani delle seconde generazioni, in cui le differenze
culturali ed etniche vengono sistematicamente associate alla devianza e alla pericolosità sociale.

Gli Algoritmi rappresentano l'infrastruttura tecnologica che orienta in modo determinante la produzione e la
circolazione dei contenuti digitali. Le piattaforme come TikTok privilegiano contenuti polarizzanti,
emotivamente intensi e facilmente riconoscibili, incentivando strategie comunicative basate sulla
provocazione e l'esagerazione. La challenge di Don Alì rappresenta un esempio paradigmatico di contenuto
ottimizzato per la circolazione algoritmica, costruito per massimizzare engagement e reazioni, in un circuito
in cui la trasgressione diventa al contempo prodotto e merce. In questo senso, l'ecosistema digitale
contemporaneo rappresenta una nuova frontiera del controllo sociale, in cui l'auto-espressione delle
sottoculture marginali viene simultaneamente incentivata e disciplinata secondo logiche largamente invisibili
ai protagonisti stessi.

La Precarietà, infine, riguarda le condizioni socioeconomiche che spingono i giovani delle periferie verso
strategie di monetizzazione dell'attenzione come forma di sopravvivenza economica. In un contesto di
crescente precarizzazione del lavoro e diminuzione delle opportunità di mobilità sociale, la creazione di
contenuti digitali rappresenta per molti giovani marginali una delle poche vie di accesso a forme di reddito e
riconoscimento sociale, trasformando la performance dell'identità periferica in una risorsa economica
potenzialmente redditizia.

Queste quattro dinamiche interagiscono creando un circuito complesso in cui la marginalità sociale viene
tradotta in capitale culturale attraverso la performance digitale, e successivamente monetizzata attraverso
l'engagement. Il panico morale rappresenta un momento di crisi in questo circuito, in cui l'attenzione generata
dalla performance supera la capacità del creator di controllarla, attirando l'intervento di attori istituzionali che
possono interrompere il processo di monetizzazione, come è avvenuto nel caso della sospensione degli
account di Don Alì. Questo esito mette in luce un paradosso centrale, che potremmo definire di "razzismo
algoritmico": le stesse strategie che permettono di convertire la marginalità sociale in capitale culturale e
opportunità economiche possono, quando superano determinati limiti, tradursi in nuove forme di esclusione e
controllo.



Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

