
 

Ripensare la casa 
Elisa Sanzeri
8 Aprile 2025

Mia madre gioca tutto il giorno. O almeno così le piace dire quando, alle prese con le faccende domestiche,
qualcuno le chiede cosa sta facendo. In alternativa, risponde che ha aperto una qualche attività commerciale,
ogni volta diversa a seconda della mansione del momento: ora un’impresa di pulizie, ora una sartoria, ora un
ristorante, ora una lavanderia. Antifrasi e iperboli a parte, dietro queste due battute si cela un doppio sguardo
sul lavoro domestico, che è quello irriflesso del senso comune. Da un lato, l’idea, dura a morire, che non si
tratti di un vero e proprio lavoro. A sostenerla è la retorica ancora viva, nutrita dal positivismo tardo-
ottocentesco, fatta propria dalle ideologie più tradizionaliste e conservatrici: la cura della casa e della
famiglia sono attività gratuite, svolte per istinto e per amore da quella figura, a tratti grottesca, dell’angelo del
focolare, a metà tra una mamma pancina e una tradwife. Dall’altro, invece, l’idea che sia una professione a
tutti gli effetti, con il suo sapere e saper fare specifico se non addirittura specialistico. Una visione che
presuppone, al contrario della precedente, che nei gesti quotidiani di cura non ci sia nulla di naturale,
spontaneo o immediato, e implica, di conseguenza, che questi debbano essere appresi. Come a dire che per
fare un uovo al tegamino bisogna prima seguire un corso di alta cucina. Ma basta anche solo pensare ai
manuali di economia domestica diffusi a partire da fine Ottocento che prescrivono metodi parascientifici per
svolgere al meglio le faccende di casa fino a trasformarle, sotto le influenze tayloriste, in una sorta di attività
manageriale da gestire secondo il principio di Pareto. Un’idea che ritroviamo, mutatis mutandis, su TikTok,
nei profili delle varie guru del meal prep o cleaning influencer.

Modellate dall’associazione tra domestico e femminile, che la cultura ha costruito e solidificato facendola
apparire come evidente e assiomatica, queste due maniere di intendere il lavoro domestico hanno attraversato
l’intera storia occidentale, presentandosi di volta in volta come il risultato di posizioni ideologiche differenti
rispetto al ruolo delle donne nelle case e in società. Scontato forse dire che hanno favorito il perpetuare di
discriminazioni e gerarchie di genere, restituendoci l’immagine di una femminilità votata alla cura della casa
e della famiglia (la prima) o condannata come l’operaio in fabbrica a una sequenza di gesti calcolati (la
seconda). Meno evidente, ma non per questo meno rilevante, che siano state utilizzate dalle stesse donne
come grimaldello per aprire le porte di quell’oikos in cui per secoli sono state relegate.

È ciò che si scopre leggendo il libro di Carlotta Cossutta Domesticità. Lo spazio politico della casa nelle
pensatrici statunitensi del XIX secolo (2023, Edizioni ETS, pp. 236), che esplora il rapporto tra spazio
domestico e pensiero politico femminile. La filosofa politica prende in esame le riflessioni teoriche e le
proposte architettoniche di alcune intellettuali d’oltreoceano attive negli anni della battaglia per il suffragio
femminile, per mostrare come la casa non sia stata solo un luogo di repressione femminile ma anche un
laboratorio di resistenza e rielaborazione politica, sociale e culturale. Dalla lotta per l’indipendenza
economica delle donne, portata avanti da Melusina Fay Peirce e Catharine Beecher, ai tentativi di
collettivizzazione del lavoro domestico nella colonia di Topolobampo, progettata da Marie Howland. Dalla
messa in discussione dei rapporti tra potere e sapere di Jane Addams, al più generale ripensamento della
democrazia nell’ottica di una reciprocità, comprensione e coesione sociale che prende forma nel settlement di
Hull House. Dalle critiche di Antoinette Brown Blackwell ed Eliza Gamble rivolte alle teorie evoluzioniste,
sfruttate per favorire la subordinazione femminile, alle proposte di esternalizzazione dei servizi essenziali da
parte di Charlotte Perkins Gilman, messe in pratica infine da Alice Constance Austin nelle case senza cucina
progettate per Llano del Rio.

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/ripensare-la-casa
https://test.doppiozero.com/elisa-sanzeri
https://www.edizioniets.com/scheda.asp?n=9788846766137
https://www.edizioniets.com/scheda.asp?n=9788846766137


Come sottolinea Cossutta, pur nelle differenze di ciascuna proposta, il paradigma politico a cui le varie
Peirce, Beecher, Addams o Gilman si rifanno è quello fondato sulla cooperazione armonica che vede le
ingiustizie come errori da correggere in vista del progresso comune. Un paradigma, dunque, che predilige
un’azione politica riformista ma non reazionaria, progressista ma mai violenta, orientata all’educazione ed
evoluzione sociale piuttosto che al conflitto aperto. Il che non sminuisce né minimizza il lavoro di queste
intellettuali e la forza propulsiva del loro pensiero. Del resto, come il semiologo della cultura Jurij Lotman ha
osservato, i cambiamenti sociali, i “movimenti in avanti”, le trasformazioni all’interno dei sistemi culturali
non avvengono solo attraverso rivoluzioni, scoperte inattese e rotture epistemologiche forti, ma anche
mediante processi lenti, graduali, costanti che, al contrario di quelli esplosivi, assicurano una certa continuità
con il sistema. Così, laddove molte delle letture politiche del periodo in materia di emancipazione femminile
tendono ad assegnare un ruolo quasi esclusivo ai movimenti suffragisti – battaglie più vicine per modalità e
impatto a quei processi esplosivi di cui parlava Lotman – Cossutta sembra invece muoversi su una linea, per
così dire, minore, dando voce a intellettuali che, anziché concentrare ogni sforzo sull’allargamento del diritto
al voto, puntano i fari sulla casa.

Si potrebbe pensare, in questo senso, che Domesticità sia l’esito di un’operazione archeologica, tesa a
recuperare le tracce di un passato da riscattare per scrivere una nuova storiografia femminista. Eppure, lo
sguardo che l’autrice rivolge al lontano XIX secolo non è quello di chi colleziona e ordina dati per
consegnarli, ripuliti da errori, calcoli sbagliati e cattivi apprezzamenti, alla cultura. Cossutta, infatti, non si
esime dall’evidenziare i limiti, le impasse e le contraddizioni delle varie proposte che vaglia, mettendone in
luce anche i lati più controversi, come la vicinanza con alcuni paradigmi razzisti e classisti (il potere, direbbe
Foucault, è qualcosa che circola e non che si detiene). E tuttavia, il suo non vuole essere un resoconto
totalizzante che segue uno sviluppo lineare. Piuttosto la filosofa politica lungo tutta la sua trattazione si
preoccupa di individuare una serie di nodi critici e metterli in relazione tra loro, rintracciando parallelismi,
rovesciamenti e deviazioni e chiedendo a noi lettori di cogliere la sfida che le diverse intellettuali, con le loro
idee e i loro progetti, lanciano all’organizzazione sociale e ai modi di abitare. Se Domesticità è una storia,
allora non è certo una storia-ricordo, la fotografia di qualcosa che è destinato a rimanere cristallizzato in un
tempo passato e di cui non resta che dire “è stato”. Piuttosto, la scommessa di Cossutta è che questi lavori



possano parlare ancora al nostro presente. Non tanto individuando l’origine di certe strutture di potere, forme
di relazione sociale e modi di concettualizzazione del domestico, quanto invece per la loro capacità di
informare il nostro sguardo, rendendolo più consapevole, affinato e attento – in una parola: critico – per
affrontare le sfide d’oggi e quelle di domani. La posta in gioco, in fondo, è la stessa che Foucault attribuiva
alla sua genealogia della psichiatria: scrivere una storia che possa essere strategicamente efficace.

È sotto questa luce, quindi, che vanno osservati i tentativi femminili e femministi di riscrittura del domestico
presentati in Domesticità, i quali non mirano solo a migliorare la condizione delle donne, sollevandole dalle
fatiche quotidiane, ma, più radicalmente, tentano di produrre un cambiamento di più ampia portata che
investe vari aspetti della vita sociale. Cosa che risulta particolarmente evidente nel caso delle proposte
abitative concrete a cui Cossutta dedica alcune pagine densissime. Prendiamo ad esempio Topolobampo e
Llano del Rio, le due colonie utopiche progettate rispettivamente da Howland e Austin, che pongono al
centro della loro architettura concettuale i principi di condivisione, cooperazione, coabitazione e
comunitarismo. Accumunate da una visione socievole dell’abitare che rifiuta l’individualismo più estremo, a
Topolobampo e Llano del Rio la casa non è più pensata come uno spazio privato affidato alle donne, ma
parte di un sistema più ampio di servizi collettivi in cui cucine e lavanderie, collocate fuori dalle mura
domestiche, si fanno condivise per favorire la collaborazione tra donne e il coinvolgimento degli uomini in
una più equa distribuzione dei compiti. Si tratta quindi di iniziative che incarnano valori ancora oggi
condivisibili ma la cui sostenibilità si rivela difficile da mantenere. A pochi anni dalla loro fondazione,
entrambe spariscono. Cosa è andato storto? Siamo sicuri che sia stato solo un mix di cattiva gestione, deficit
di risorse e stratificazioni culturali difficili da scardinare? O forse l’idea che una diversa organizzazione
spaziale potesse di per sé generare e garantire un cambiamento sociale ha influito sul loro fallimento? Che
questi progetti riflettano una concezione fin troppo deterministica tanto dello spazio quanto dell’agire umano,
ridotti a variabili connesse da un rapporto di causa-effetto? Che il loro limite fosse proprio l’illusione che
bastasse ripensare l’architettura per trasformare la società, dimenticando che l’una e l’altra si modellano
reciprocamente?



A suggerirlo è di fatto la stessa Cossutta. A infrangere il sogno di Topolobampo, si legge in Domesticità,
sono le resistenze della comunità maschile nell’accettare i principi di equità di genere su cui si fonda la
colonia: nonostante l’esternalizzazione dei servizi in edifici collaborativi, la loro partecipazione alle attività
quotidiane resta minima, generando proteste tra le donne e portando infine la stessa Howland ad abbandonare
la colonia. È chiaro però che non si tratta solo di un problema di disallineamento tra donne e uomini, di ritmo
di trasformazione dei valori. Howland, nel progettare Topolobampo, prevede un Abitante Modello, un
fruitore ideale della città inscritto nello spazio cittadino, che condivide i valori alla base della
collettivizzazione delle faccende domestiche. Tuttavia, chi abita davvero la colonia si distacca da questa
immagine implicita, dimostrando di non conformarsi all’aspettative. Lo stesso si può dire per il progetto di
Austin, il cui abbandono, avvenuto poco dopo l’avvio dei lavori, si lega a un ulteriore fattore. Infatti, come
sottolinea Cossutta, nel caso di Llano del Rio, sorta in una località desertica, la scarsità d’acqua e di case e
infrastrutture in grado di stare al passo con la crescita esponenziale della comunità, portano a un diffuso
malcontento e allo sviluppo di un sentimento di attaccamento alle cose, finendo per erodere i principi
egualitari e di derivazione marxista a fondamento della colonia. Un esempio sfortunato di efficacia simbolica,



per dirla con Lévi-Strauss. Come nel caso analizzato dall’antropologo, in cui il canto dello sciamano,
ponendosi come significante, è in grado di agire efficacemente sul corpo della partoriente, suo significato,
garantendo la riuscita del parto, allo stesso modo l’insediamento di Llano del Rio mette i suoi cittadini nelle
condizioni di appassionarsi negativamente, riorientando il loro agire e sentire in un’ottica individualistica.

Ecco che riprendere esperimenti come quello di Topolobampo o Llano del Rio non è utile solo a vedere come
le donne cercassero di riorganizzare materialmente lo spazio fisico affinché riflettesse una diversa concezione
dei rapporti di genere, ma consente anche di trarre qualche insegnamento. A condizione, è chiaro, di dar voce
anche ai loro fallimenti e di non considerare eventuali successi come soluzioni pronte all’uso. Ogni idea, del
resto, come osserva Merleau-Ponty, è un’idea situata, radicata nel tempo e nello spazio da cui origina e,
inevitabilmente, ne porta con sé le tracce. Lungi dall’essere un gesto anacronistico, che nega la distanza tra il
loro e il nostro tempo, recuperare il passato significa quindi non semplicemente ripeterlo ma confrontarlo e
soppesarlo con il presente, costruendo un sistema di traduzione tra i due. È solo così che Topolobampo o
Llano del Rio smettono di essere esperimenti di un tempo lontano e, sollecitando una riflessione più ampia
sul rapporto tra spazio e società e sul tema del vivere insieme, si trasformano in strumenti critici per ripensare
la separazione tra pubblico e privato, facendosi lenti attraverso cui osservare anche le attuali tendenze nelle
forme di abitare, così vicine a quelle sperimentate da Howland e Austin.

Negli ultimi anni, infatti, si stanno diffondendo modalità abitative basate sulla collaborazione e la
collettivizzazione, con soluzioni che liberano le case da alcune funzioni e le aprono verso spazi condivisi.
Una tendenza che non si riscontra solo nei classici condomini, in cui spazi supplementari a servizio dei
residenti (palestra, orto, biblioteca, area giochi, etc.) si fanno sempre più spesso imprescindibili, ma anche nei
vari co-living, co-housing o cluster-flat che fanno del vivere insieme la cifra specifica dell’esperienza
abitativa offerta. Soluzioni che, tuttavia, sembrano soffrire un po’ della stessa concezione aprioristica e
deterministica delle colonie utopiche. Basta trascorrere qualche giorno in un co-living per accorgersi che gli
utenti, anche quando si servono degli spazi comuni, tendono a ripiegare sulla dimensione privata, limitando
l’effettiva condivisione della quotidianità e finendo per ricreare nelle quattro mura della propria camera una
casa in miniatura. Così, ad esempio, nelle grandi sale da pranzo si mangia fianco a fianco ma senza
condividere convivio e convivialità, oppure ci si ritira nelle proprie stanze, consumando il proprio pasto a
letto davanti allo smartphone. Ritorna la figura fantasmatica, di barthesiana memoria, della camera da letto,
su cui Gianfranco Marrone è tornato di recente (si veda qui). Insieme casa e cella, rifugio e prigione, la
camera è in grado di funzionare come sintesi mitica tra vita collettiva e individuale, realizzando quella nuova
forma di vivere insieme che Barthes chiamava idioritmia. A patto, è chiaro, che la porta resti aperta.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://www.doppiozero.com/roland-barthes-e-la-vita-con-gli-altri
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





