
 

Avicenna e l’illuminismo perduto 
Francesco Valagussa
18 Aprile 2025

A cavallo tra il decimo e l’undicesimo secolo, a pochi anni di distanza l’uno dall’alto, due giovani studiosi
giungono a Gurganj, nell’attuale Uzbekistan. Da pochi anni la città, situata sulla riva occidentale dell’Amu
Darya, vicino al confine settentrionale dell’odierno Turkmenistan, era diventata la capitale della Corasmia.
La città di Gurganj era stata scelta come nuovo centro del suo regno, al posto dell’antica capitale Kath, da
sempre preda di violente inondazioni, proprio dal fondatore della nuova dinastia dei Ma’ munidi, Ab? l- ‘Al?
Ma’ m?n, che in breve avrebbe convinto il califfo arabo di Baghdad a concedergli il titolo di “scià di
Corasmia”.

È questo lo scenario su cui si apre il libro di Starr, dal titolo L’epoca geniale, uscito per Oxford University
Press e recentemente tradotto per i tipi di Einaudi da Daniele A. Gewurz. È una storia di “relativa oscurità”,
che avvolge il cosiddetto “illuminismo perduto”. Proviamo a offrire qualche dettaglio in più. All’epoca la
Coramsia è una sorta di Dubai lontana dal mare: centro d’intensa attività, a metà strada di una delle rotte
commerciali più trafficate dell’Eurasia. Una terra estremamente ricca, luogo di interscambio non soltanto di
merci, ma anche di tradizioni culturali: cosmopolita e ben governata, attirava non soltanto grandi mercanti,
ma anche le menti più creative del periodo.

Tra questi figurano i nostri due giovani: il primo è B?r?n?, conosciuto anche nella versione latinizzata di
“Alberonius”. Per intendersi rapidamente, costui è stato ribattezzato “il Leonardo dell’XI secolo”, molti
hanno visto in lui un precursore del Rinascimento, ma in generale siamo di fronte a uno dei più grandi
studiosi di tutti i tempi: dotato di una cultura enciclopedica, versato in ambiti come la trigonometria e
l’astronomia, capace di calcolare i diametri della Terra e della Luna con una precisione che rimase
ineguagliata sino al tardo Seicento; diede un impulso decisivo allo sviluppo di discipline che noi oggi
etichetteremmo sotto il nome di antropologia culturale e sociologia; considerato uno dei padri degli studi
religiosi comparati; grande esperto di ciò che i moderni avrebbero chiamato chimica, farmacologia e biologia
vegetale; con qualche secolo di anticipo sugli europei elaborò strumenti come il mappamondo e ne
perfezionò altri come l’astrolabio. Anche se di fatto autori come Copernico, Tycho Brahe e Galileo
ignorarono la sua esistenza, tuttavia lessero e studiarono opere dei suoi seguaci che erano state tradotte in
lingua latina.

Veniamo all’altro prodigio, Ibn S?n?, forse leggermente più noto del primo, sotto il nome di Avicenna,
grande conoscitore di Aristotele, logico e matematico di prim’ordine, si dedicò a un’analisi approfondita
della teoria del sillogismo e fu autore di opere miliari in ambito medico-scientifico come Il libro della
guarigione e Il canone della medicina, al punto da essere considerato uno dei padri della medicina moderna:
stabilì per esempio le prime regole per la conduzione di sperimentazioni cliniche relative ai nuovi farmaci. Si
dedicò intensamente allo studio della psicologia, della fisica, elaborando una bozza di teoria del moto, per
certi versi anticipando alcune intuizioni newtoniane sull’inerzia. Non mancano contributi significativi in
ambito chimico, per esempio nel campo della distillazione. Starr ci ricorda che autori come Tommaso
d’Aquino, Dante e Chaucer lessero quasi certamente alcune opere di Ibn S?n? in traduzione latina.

L’intento del volume risulta molto chiaro, sin dalle prime pagine: si tratta di contribuire a “salvare dall’oblio”
– per quanto è possibile – tutto ciò che si riesce a sapere non soltanto relativamente alla vita e agli studi di

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/avicenna-e-lilluminismo-perduto
https://test.doppiozero.com/francesco-valagussa
https://www.einaudi.it/catalogo-libri/storia/lepoca-geniale-s-frederick-starr-9788806264161/


queste due figure mirabili, ma più in generale dell’intero contesto sociale e culturale che ha reso possibile una
tale fioritura di talenti.

Poco si comprenderebbe, in effetti, di questa epoca geniale, di questo illuminismo perduto, se non si cercasse
di ricostruire lo scenario culturale e l’ambiente complessivo entro cui collocare i due enfant prodige. Starr
ricorda, per esempio, il contributo essenziale di Ab? Sahl al-Mas?h?, un medico rinomato, cristiano,
proveniente dalla regione del Mar Caspio, amico personale di entrambi. E poi Ibn al-Khamm?r, medico
cristiano siriaco, soprannominato “secondo Ippocrate”; e poi Al-N?til?, altro medico che tradusse i cinque
volumi di Dioscoride, che per dieci secoli fu una sorta di bibbia della farmacologia.

Delineare i contorni essenziali dell’élite intellettuale coeva, tuttavia, pare del tutto insufficiente a offrire un
quadro sensato della complessità del periodo, in cui convergono gli studi accumulati nei secoli, una certa
sapienza stratificatasi col tempo e sedimentazioni poderose del sapere che trovarono l’occasione per
emergere in tutta la loro intensità. Per esempio, il nostro autore ricorda l’importanza che ebbe per gli studi
aristotelici di Ibn S?n? un trattato intitolato Sugli oggetti della metafisica e scritto tre generazioni prima da un
certo Ab? Nasr Muhammad ibn Muhammad al F?r?b?. Un discorso analogo si potrebbe svolgere
relativamente all’importanza che ebbe nella formazione matematica di B?r?n? il Manuale di calcolo per
completamento e riduzione di Muhammad al-Khw?rizm?, scritto attorno all’830 d.C. e spesso citato sotto il
nome di Algebra, capace di offrire un metodo di analisi matematica del tutto rivoluzionario in quanto
alternativo rispetto all’impostazione greca, fondata essenzialmente sulla visione geometrica.



Si potrebbero – e si dovrebbero – aggiungere, tuttavia, almeno i nomi di Ab? Bakr al-R?z?, Ab? Mans?r al-
Qumr? e Ab? Sahl al-Mas?h?: tutti autori che forse alla maggior parte di noi dicono poco e forse nulla, ma
che furono invece momenti essenziali tramite cui un certo territorio e un certo periodo storico vennero
sollecitati e impreziositi sul piano culturale e intellettuale, sino alla fioritura che ebbe luogo, in particolare,
grazie alla presenza e all’operato di B?r?n? e di Ibn S?n?.

Le carriere di queste due figure di spicco vengono presentate da Starr rifacendosi al vecchio modello di
Plutarco: l’autore si ispira alle Vite parallele, instaurando costanti parallelismi, ma evidenziando al contempo
una serie di differenze tra i due, senza mai nascondere il tratto di rivalità e di spietata concorrenza che in
realtà caratterizzò i loro rapporti reciproci. Nel periodo giovanile i due polemizzarono aspramente, per poi
ignorarsi nel resto della vita – basti pensare che, quando Ibn S?n? dettò la sua autobiografia, non trovò
necessario nominare B?r?n?, benché entrambi avessero addirittura vissuto nella stessa città, a Guranj, per un
periodo totale di sette anni.



Ci sono almeno due aspetti che possiamo mettere in luce per mostrare quale distanza corresse tra i due. Da un
lato, sul piano del temperamento, le differenze non avrebbero potuto essere più radicali: B?r?n? era orfano,
probabilmente – visto che il suo nome nella lingua iranica della Corasmia significa “qualcuno dei sobborghi”
– non era originario di Kath. Fu attratto dalla vita pubblica, ma solo per breve tempo e conseguendo risultati
non encomiabili: di fatto trascorse gran parte della sua esistenza immerso in studi solitari. Dall’altro lato, Ibn
S?n? era ricco di famiglia e crebbe in un ambiente familiare stimolante: il termine S?n? si trova anche nel
sacro libro zoroastriano, l’Avesta, e significa “persona colta”. Era un cortigiano e apprezzava la bella vita:
divenne un amministratore e uno statista efficace, per ben due volte ricoprì l’incarico di visir.

L’altro profilo concerne la loro impostazione intellettuale di fondo: B?r?n? si appassionava ai fenomeni
specifici e poi procedeva a generalizzare sulla base delle osservazioni maturate nei casi particolari; critico nei
confronti delle dimostrazioni raggiunte solo per mezzo della logica, si affidava alla matematica come
strumento fondamentale di formalizzazione delle scoperte. Dai suoi scritti traspare una chiara fiducia nel
fatto che tramite la matematica fosse possibile rappresentare fedelmente la realtà. Ibn S?n? aspirava, invece,
alla creazione di un quadro intellettuale unico, integrato e completo, capace di comprendere filosofia,
scienza, medicina e religione. Da questo punto di vista, la formazione aristotelica influì pesantemente sulla
sua ambizione di creare uno schema unico attraverso cui organizzare l’intero novero della conoscenza.

Le due vite proseguono, diciamo così, parallelamente, cercando di schivare, con alterne fortune, i colpi della
sorte: l’instabilità del quadro politico, alimentata dall’ascesa dei Qarakhanidi nella regione, i movimenti
secessionisti presenti nelle terre dei Samanidi e nella stessa Corasmia e così pure la pressione militare
esercitata dai Buwayhidi portarono un grande scompiglio nella vita dei due studiosi. Le loro strade si
separarono e con alterne vicende cercarono di preservare quanto più intatto possibile quello spazio di quiete e
di studio così vitale e indispensabile all’avanzamento delle loro rispettive ricerche.

Un altro aspetto su cui l’autore si sofferma è il rapporto che i due svilupparono con la religione islamica:
entrambi abili nel citare le scritture, ma con uno stile diverso. Starr spiega come B?r?n? si riferisse spesso al
Corano, spesso invocandolo per difendere le proprie invenzioni e le proprie metodologie contro i critici.
Nessuno dei due, probabilmente, proseguì questo tipo di formazione includendo il kal?m, né abbiamo notizia
di loro pellegrinaggi alla Mecca: non risulta che fossero particolarmente dediti al digiuno o ad altre pratiche
connesse al loro orizzonte religioso. Sul loro modo d’intendere la fede e sulla loro concezione del divino il
lettore troverà nel libro diversi dettagli, utili a inquadrare più precisamente il loro modo peculiare di calibrare
il rapporto tra scienza e fede.

Oltre all’analisi delle rispettive scoperte il libro intende offrire una prospettiva piuttosto articolata sulla loro
eredità intellettuale, sviluppatasi nel corso dei secoli attraverso i loro immediati seguaci, discepoli e
successori. Si pensi in particolare al grande matematico e astronomo ‘Umar Khayy?m, che portò avanti gli
studi di B?r?n?, ma anche allo stesso al-T?s? che grazie a una nutrita squadra di collaboratori, tra cui Fao
Munji, astronomo cinese venuto da Pechino, riuscì a creare l’osservatorio di Maragha, l’istituzione scientifica
più avanzata del mondo euroasiatico nel XIII secolo. Alcune intuizioni al-T?s?, per esempio quella legata alle
orbite circolari, furono riprese secoli più tardi dallo stesso Copernico. Sul fronte di Ibn S?n? non possiamo
rinunciare ad accennare alla violenta critica mossa da Ibn Rushd, a noi noto come Averroè, alla sua
interpretazione della metafisica. D’altra parte, l’eredità filosofica di Ibn S?n? venne approfondita tra il XII e
il XIV secolo da un vero e proprio esercito di studiosi europei. I suoi testi cominciarono a circolare tra i
francescani e i domenicani dell’università di Padova, poi di Parigi e infine di Oxford. Un impulso decisivo
venne dato da Guglielmo d’Avernia, nominato vescovo di Parigi nel 1227, e proseguì con un suo giovane
collaboratore, un professore bavarese di nome Albert, che poi sarebbe diventato uno dei “Magni” della nostra
tradizione.

Malgrado tutta questa complessa trama di reti e di rapporti, Starr conclude dicendo che B?r?n? e Ibn S?n?
crearono una sorta di “Rinascimento a due”: non è necessario rimarcare come sia loro mancato il supporto
collegiale di cui Newton poté godere presso la Royal Society, ma più in generale si deve osservare come
l’assenza di istituzioni capaci di alimentare e sostenere le loro ricerche e i loro studi – salvo rarissime



eccezioni, incapaci di raggiungere la massa critica necessaria per diffondere quella che noi oggi potremmo
definire una “mentalità scientifica” – costituì una delle peculiarità della vita intellettuale musulmana e forse
una delle cause del suo declino.

Una vicenda che mette in scacco tante delle “narrazioni” attorno a cui la tradizione europea è andata
costruendosi, maturando una propria consapevolezza: dopo aver osservato da vicino la parabola disegnata da
B?r?n? e da Ibn S?n?, molte delle nostre certezze sulle magnifiche sorti e progressive della civiltà vengono
revocate in dubbio. Il progresso lineare e costante della conoscenza scientifica, lo sviluppo in qualche senso
obbligato e unidirezionale del rapporto tra scienza e fede, la crescente indipendenza del lavoro intellettuale da
ogni forma di autorità esterna – simili idee in realtà non posseggono quell’universalità che spesso vantano:
sono soltanto il nostro modo di vedere le cose perché, almeno in parte, le abbiamo vissute così.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





