DOPPIOZERO

|| nomedellarosa alla Scala

Riccardo Fedriga
28 Aprile 2025

In prima rappresentazione mondiale &€ andata in scena alla Scala di Milano la nuova opera di Francesco
Filidel, Il nome della rosa, su libretto tratto dal romanzo di Umberto Eco. Prodotta dal Teatro alla Scalae
dall’ Opéra National de Paris, in coproduzione con il Carlo Felice di Genova, I’ opera, diretta da lngo
Metzmacher, vede laregiadi Damiano Michieletto e le scene di Paolo Fantin, coppia consolidata del
panorama operistico e teatrale internazionale.

Il romanzo di Eco € un contenitore di generi narrativi per antonomasia e la rappresentazione scaligera é

un’ occasione troppo ghiotta per lasciarsi sfuggire unariflessione sul passaggio dalla pagina alla scena. Non
possiamo che partire dal rapporto con il passato, ovvero la dinamica tra interpretazione e sovrainterpretazione
di un periodo della nostra civiltatrai pit abusati e riutilizzati afini ideologici: i secoli bui. E anche grazie a
Umberto Eco, non solo il romanziere mal’ autore di quel piccolo gioiello che € Dieci modi di sognareiil
medioevo (oggi in Scritti sul pensiero medievale), che oggi sappiamo tutti che I’ evo di mezzo non fu certo
illuminato come i boulevards parigini di fine Ottocento, ma nemmeno un periodo piu cupo di qualsiasi altro
evo della storiaumana. 1l fatto & che gli stereotipi gravano come non mai sull’ evo di mezzo, a partire dal
millennio stesso, perché di questo si tratta e non di un secolo, per giungere sino a notare come non passi
giorno che per rappresentare catastrofi prossime venture, dai crolli in borsaalle pandemie, non si trovi di
meglio che etichettarle come “ritorno al medioevo”. Perché? Probabilmente perché I’ eta di mezzo é il
contenitore in grado di contenere le nostre paure di un avvenire quantomai incerto, esorcizzandole in un
passato tanto vago dafarle entrare tutte.


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/il-nome-della-rosa-alla-scala
https://test.doppiozero.com/riccardo-fedriga

I

Metterne in scena la trasfigurazione labirintica e trasporla nel contenitore del teatro d’ opera facendola parlare
al secolo X X1 e davvero un’impresa. Filidel vi riesce mantenendosi sempre sul confine tra aperturae
chiusuradi un universo, che si squaderna su un mondo chiuso, per poi riaprirsi di continuo: medioevo
presunto e reale, medioevo storico ed evocato, romanzato e oggettivato, al cinema e nelle serie fantasy,
novecentista e contemporaneo, pauperista e reazionario. Sta allo spettatore decidere da che parte guardare
della profonditainterpretativa nellaquale si trovaimmerso. A teatro, laricostruzione realisticadel film (o
della serie), viene messa da parte. Sino dal sipario su quellaormai famosa mattina di novembre in cui aveva
nevicato un poco, non s arriva per vie tortuose a un’ abbazia racchiusatra le sue mura, come gli
insormontabili articoli di una Summa di teologia, che si para dinnanzi allo spettatore passivo e intimorito
dalla sua maestosita. Ci s muove piuttosto su un altro livello, quello delle allusioni e delle immagini che esse
portano con sé, dalle evocazioni ale metafore, alle analogie.

Nel rispetto del dettato shakespeariano del teatro in grado di far entrare «all’ interno delle sue strette pareti
tutte le campagne di Francia» (Enrico V), si entra subito in un medioevo che e fedele proprio perché evocato
nella suaintimita corale. Eccoci immersi nella sualuce, sulla scena, che da sola basta a sfatare i secoli bui,
pregiudizio a quale nemmeno la sagacia di Baskerville nel film di Annaud erariuscito a sottrarsi. Questo &
un medioevo colorato atinte sature, o bianco, come le voci che accompagnano il coro in scena. Subito si apre
una sana ambiguita interpretativa che caratterizzeral’ unita aperta dell’ opera. Il piano sovrannaturale, per
€sempio, € reso con una enorme statua della Vergine, colorata come un’ orifiammao un libro d’ ore dipinte da
un van Eyck, che quasi si ribalta sulla scena del mondo. Trale sue braccia s rifugia Adso, alla continua
ricercadi Sé. Il senso del mondo terreno, in termini medievali la potentia Del ordinata, srotolainvece le sue
leggi trai segni dei capilettera parlanti dei libri, bianchi anch’essi, e sospesi tral’ aperturadelleiscrizioni a
venire e la chiusura del non potervi accedere. La stessa ambiguita spicca anche sulle barelle, povere e coperte
dalenzuoli, delle vittime dellafollia censoriaimposta dal totalitarismo dell’ unica lettura della Storia. Cosi



avviene che, ricco di richiami al’ arte di Bacon e di Beuys, come al teatro di Grotowski e Kantor, € in questo
modo che I’ allestimento richiama un Novecento sospeso tra ortodossia ed eterodossia, e che culminera nel
finale con le barelle sovrastate da un onnipresente Jorge da Burgos.

Comei portali delle cattedrali medievali, la scenaraccontala storia e ne €, insieme, personaggio: piu che
essere sfondo, la presenza del coro evoca e coglie appieno la dimensione collettiva del vivere. Siamo dentro a
un cosmo parlante, nel qualei riferimenti sono simboli di cui si avverte |’ essenza, e che non hanno bisogno di
essere rievocati in modo didascalico o attraverso un fermo immagine fatto di citazioni, spadoni, castelli

turriti, fatine e roghi. Nemmeno abbiamo piu bisogno di essere accompagnati da un detective da sfidare per la
soluzione dell’ intreccio del mondo. Gettati su unaterra che perde regole e pezzi giorno dopo giorno, siamo
tutti incerti. In modo del tutto medievale, la prospettivatraillusione e realta dell’ esistenza s'inverte. |l reale &
illusorio al punto tale che, senzail teatro, unica e vera sacra rappresentazione, non possederemmo piu
nemmeno le coordinate per dare senso ai nomina nuda. Questo e’ oggi del Nome della Rosa di Filidel.

Sopralascena aeggiano i leggeri drappi bianchi di un labirinto bianco, luminoso, evanescente che ci affida
pit alaforza contingente dei ragionevoli dubbi che aquelladi unaragione monolitica. Il coro lo circonda
senzariuscire mai achiuderlo del tutto. E questa esperienza dell’ opera che favivereil romanzo. Nel suo
essere una metafora epistemologica, il labirinto di I1 nome della rosa é per definizione una molteplicita di
percorsi, di letture possibili, che si intrecciano senzamai dare per scontato un'unicavia di accesso alla verita.
Il labirinto & una struttura aperta che regolail flusso di informazioni, costruendo relazioni trai segni ela
realtd, contenendo e, al contempo, rivelando a pubblico il rischio di una distorsione interpretativa.



musica. Lafedeltasi misura nella condivisione con lo spettatore del richiamo visivo ale scritture, quella
musicale che costituisce il richiamo diretto, e quella del romanzo, a sua volta evocatain modo derivato
rispetto a una significazione diretta. Prendiamo il caso di Berengario. Vicebibliotecario dell’ abbazia, € uno
dei pochi monaci che conoscono i passaggi nascosti e |'organizzazione di una biblioteca che é proibito
frequentare senza permesso. Questo |o rende sia custode sia prigioniero di un sapere che, se osato oltre
misura, puo essere pericoloso. Berengario sostiene di non essere stato I’ ultimo a vedere Adelmo vivo, mail
primo ad averne trovato il corpo. Da questa ammissione, che marca una deviazione rispetto all’ ordine del
mondo e dei suoi saperi costituiti in leggi, nasce la progressiva caduta del personaggio. Un precipitare
amplificato dalla scrittura musicale, che traduce in suono il tentativo di mantenersi in equilibrio trala
certezza della condanna e il desiderio umano di affermare il sapere attraverso il libero uso della parola. Una
liberta che va affermata anche arischio di portare le parole quasi a spezzarsi. Cosl, |’ ariadi Berengario cresce
senzafine sino asfociare quasi in frammenti di canto: uno iubilus in bilico, manco adirlo, trail timor di Dio
e |’ esaltazione dell’ umano che ne € immagine. Come nota Lisa La Pietra sull’ ultimo numero di “La Scala”,
“Lamusica, accendendosi in un tremolo inquieto, evocail crepitio delle fiamme infernali. Per il cantante,
questo passaggio rappresenta una vera e propria provatecnica(...). Cio che emerge da questaanalisi éla
perfetta fusione trail richiamo a canto all’italiana, erede dellatradizione dei castrati del Sei-Settecento, e una
sofisticata ricerca delle sonorita vocali ispirate dall’ estetica contemporanea’. Siamo ancora, e sempre, in una
zonadi senso indecisa, sospesatra ordine e disordine. Un chiasmo che certo non sarebbe dispiaciuto al
giovane Eco, il quale nel 1962, pubblicando Opera Aperta, discuteva di queste cose con alcuni trai piu
importanti protagonisti degli esperimenti dello Studio di fonologia musicale della Rai: Luciano Berio, Cathy
Berberian, Bruno Maderna, Henri Pousseur...



Lapluralitadei punti di vistaal'interno del romanzo si riflette, nell'operateatrale, nelle dinamiche di
rappresentazione della musica. Per questo, |aresa della pagina non puo essere solo un gioco di geometria
visibile. Un legame essenziale, che passa attraverso un equilibrio tra evocazione e filtraggio, cosi come
guello di unavocalita che st muove fra emissione e rarefazione, unisce la scena ala scrittura musicale. Non
stupisce alora cogliere in queste linee rimandi compositivi tra Filidel e Sciarrino. Cosi comerinvii ala
ridondanza informativa (dafiltrare per fare funzionare correttamente la memoria) oggetto degli studi dell’ Eco
filosofo. In questa cornice, la creazione di un libretto che richiamatanto la scrittura di Eco quanto la
materialita scenica diventa una pratica di interpretazione. |l teatro, per sua natura, hala capacita di
sospendere larealta, ma proprio per questo € anche uno spazio in cui si gioca con le possibilita di lettura.
Ecco perché chiudere troppo il percorso interpretativo su un solo punto di fuga dellarealta, portaa
dimenticare il senso di tuttal’ opera. Ogni stanza, nella quale sono divise le giornate del romanzo, eil
suggerimento di un punto di vista possibile ma non assoluto, e lo &€ a partire dall’ esclusione di quelli che
possibili non sono. Un labirinto aperto appunto, che pud contemporaneamente trasformarsi in un incubo,
vaticinato dalla continua presenzain scena di Jorge da Burgos, che si chiude sugli occhi aperti ein cercadi
una costante identita di Adso. Come la biblioteca del finis Africae.

In questo labirinto, lo spettatore non € posto di fronte a unaricostruzione storica, ma dentro un’installazione
visionaria che sperimenta e di cui di cui faesperienza. Non s tratta di medievalismo: cio che emerge non
un’ epoca ricostruita ad usum Delphini, cioé per parlare anoi di noi stessi, ma una condizione mentale che
evoca direttamente il presente. L’ opera elude le incrostazioni di rappresentazioni precedenti. Al contrario,

I’ accento € posto sulla dimensione emotiva e perturbante della credenza religiosa, su quellaforza del sacro
che, pur in modo differente, appartiene tanto al Trecento quanto a nostro tempo. In un mondo dove non
vero cio che s dimostra, macio che si crede, il labirinto si popoladi riflessi contemporanei: un luogo dove la
fede @ imposta come ordine, come terrore e comeipnosi collettivamadi cui si sa benissimo che é un
semplice ed evangelico atto del credere.



Francesco Filidel

IL NOME DEEEA ROSA

Con lasicurezza delle sueregole e’ ordine di codici in cui Situare I’ interpretazione del testo narrativo e del
mondo di cui e metafora, lamessain scenateatrale legale incertezze dell’ oggi alle atmosfere del
romanzo, e queste alla contingenza di uomini che muovendosi tra credenze non molto diverse dai nostri
egualitarismi epistemici, gia presagivano la peste nera. Con una differenza, che la complessita poliedrica di
tutto I’ allestimento scaligero marca con chiarezza. Perché ben chiara era agli uomini dell’ eta di mezzo quanto
fosse ridicolo pensare che la completa assenza di regole, o peggio, una solaregola, possano essere intesi
come garanzia di progresso collettivo. Se gli uomini che vissero nel millennio medievale ebbero un tratto
comune, ed e piu che lecito dubitarne, risiede nel vivere infatti una continua contraddizione tra quanto
veniva asserito, predicato, richiesto come virtuoso e i comportamenti reali, Spesso non celati neppure da un
velo di ipocrisia. Da come si rappresentava, nelle arti, nella musica, nellafilosofia, persino nelle piu rigorose
argomentazioni teologiche, emerge come caratteristica del medioevo fosse quella di essere sempre diverso da
se stesso. Non potendo farlo direttamente in una pagina che era per definizione scrittadal dito di Dio, e
guindi sacra e direttamente inattingibile, si lasciava all’ evocazione e all’ enigmail compito di dirlo. Noi di
guesta evocazione possiamo godere, alle volte, mettendo in scena un passato che € anche un prologo, che &
guanto € avvenuto alla Scala. Lungi dall’ essere superata, I'illusione del teatro ha ancora molto da dirci sulle
nostre cosein cielo ein terra.

Se continuiamo atenere vivo gquesto spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

&% »

s

IE NOME DELISA

MIL \N




