
 

Barocco è il mondo 
Roberto Deidier
12 Maggio 2025

L’estensore della voce “barocco” nel settecentesco Dictionnaire de Trévoux, limitando il concetto a una
pittura d’estro, fuor di proporzioni, eseguita insomma secondo il capriccio dell’artista, non avrebbe saputo
prefigurare il successo, la diffusione che quella nozione e quanto comprendeva si sarebbe guadagnata nel
tempo a venire, ponendosi infine, nelle parole di Eugenio D’Ors, come una categoria ideale opposta a quelle
del classicismo. Tanto più che quel dizionario era stato compilato sotto la direzione dei Gesuiti, l’ordine che
più di ogni altro, nel corso del Seicento, aveva svolto un’attività di missione tale da spingersi in territori
estremi, che nessuno aveva ancora pensato di evangelizzare, di fatto estendendo, insieme al verbo cristiano,
anche una prospettiva culturale e un modello che diramavano dal centro stesso della cattolicità. Così,
quell’ambizione all’universalità che era nella stessa dottrina professata e nelle funzioni della societas di
Ignazio di Loyola, si concretizzava in un cosmopolitismo che investì Roma, la Roma di Paolo V Borghese e
poi, dopo la breve parentesi di Gregorio XV, soprattutto di Urbano VIII (il Maffeo Barberini ritratto da
Caravaggio) e di Innocenzo X.

Furono gli anni in cui Bernini e Borromini ridisegnarono il volto barocco di una città, i cui fasti non erano
certo destinati a svigorirsi, trasformandosi piuttosto in efficacissimi vettori pronti a tradursi non solo in
rappresentazioni pittoriche ma anche in arditi progetti scultorei e architettonici. Dalla nostra prospettiva
risulta un po’ paradossale la miopia del Dictionnaire, decisamente in contraddizione con l’apporto che i
Gesuiti fornivano proprio alla costruzione di quel «barocco globale» che oggi intitola la mostra presso le
Scuderie del Quirinale, allestita da Francesca Cappelletti e da Francesco Freddolini, curatori anche del
catalogo pubblicato da Electa che non poche energie deve aver assorbito in termini di cura editoriale.
Accanto a quella dedicata a Caravaggio a Palazzo Barberini e all’altra, ospitata dai Musei Capitolini e
centrata su I Farnese nella Roma del Cinquecento, questa mostra sul Barocco globale completa un trittico di
iniziative volte non solo a celebrare l’urbs aeterna nell’anno giubilare, ma a riproporne un’immagine calata
nella sua stessa storicità, in quell’arco di decenni che la videro nuovamente protagonista sulla scena artistica
e politica.

Del concetto di “barocco”, come in effetti si propagò nei suoi risultati a partire dal terzo decennio del XVII
secolo grazie a una generazione di pittori, scultori e architetti attivi a Roma, non era scontato che facesse
parte anche una visione davvero ampia, universale, sebbene la città perseguisse sotto i nuovi pontefici una
dimensione decisamente internazionale. Le incrostazioni che si sarebbero create sull’arte barocca, letta e
interpretata in un’accezione soprattutto negativa come quella offerta già un secolo dopo dal Dictionnaire de
Trévoux, nascosero quella serie di rapporti interni tra aspirazioni politiche ed elaborazioni artistiche, che
segnarono nel profondo i primi pontificati del Seicento e gettarono le basi di uno sguardo inevitabilmente
interculturale. Tale prospettiva contribuì da un lato all’osservazione di quanto proveniva da colonie e regioni
lontanissime, fino ad allora relegate per lo più nei pregiudizi dell’immaginario; dall’altro ad assimilare in una
potente sinergia le suggestioni, nonché le sorprese, che da ogni continente allora conosciuto potevano
contribuire ad arricchire le inquiete tradizioni dell’Europa.

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/barocco-e-il-mondo
https://test.doppiozero.com/roberto-deidier
https://www.museicapitolini.org/it/mostra-evento/origini-e-splendori-della-collezione-farnese-nella-roma-del-xvi-secolo


Raffaello e aiuti (Urbino, 1483 - Roma, 1520) Madonna del Divino Amore 1516-1518.

Così quella generazione di artisti (si pensi, oltre ai già ricordati Bernini e Borromini, a Pietro da Cortona, ad
Andrea Pozzo) elaborava un gusto incline a un certo sincretismo, il cui primo effetto, proprio in virtù del
clima che si era creato, fu quello di registrare un’ampia condivisione di pubblico. Come a dire che le
direzioni della politica, volta a superare gli incastri storici della penisola e dei suoi immediati dintorni per
conquistare una scena decisamente più vasta, nuova e interessante, inserendosi quindi nei recenti contesti
coloniali e non solo, svolsero una parte tutt’altro che secondaria nell’affermarsi di un progetto culturale dal
respiro autenticamente globale. Non a caso l’esposizione si apre con un prestito eccezionale dalla Basilica di
Santa Maria Maggiore: il busto marmoreo dell’ambasciatore del Congo, Antonio Manuel Ne Vunda, opera



policroma di uno scultore come Francesco Caporale, ancora tutto da ascrivere al pantheon dei grandi artisti
seicenteschi. L’ambasciatore, stremato da un lunghissimo quanto faticoso viaggio, sarebbe giunto alla corte
di Paolo V per morire, nella notte dell’epifania del 1608, assistito dallo stesso pontefice, la cui presenza al
capezzale del diplomatico testimonia al tempo stesso di un coinvolgimento e di una necessità, a seguito dei
quali Ne Vunda sarebbe stato ricordato, celebrato con un’opera di indiscusso valore, divenendo il primo
cittadino di un regno così distante a ricevere onori di sepoltura all’interno di una basilica papale. Il
monumento funebre, infatti, nella sua sistemazione definitiva, venne inaugurato nel 1629, in occasione di una
successiva visita di un nuovo ambasciatore congolese, venuto a prestare il giuramento di obbedienza a
Urbano VIII.

La mostra fa quindi luce su una decisa internazionalizzazione della corte pontificia e della città nelle sue
espressioni più alte, inserendo così Roma tra gli altri centri italiani ed europei come Firenze, Genova,
Venezia e Amsterdam, i cui contatti fuor di confine sono già stati ampiamente studiati e dibattuti in sede
storiografica. Mancava ancora, per la curia romana e per l’ambiente che seppe creare, l’occasione di aprire
ulteriori filoni d’indagine, che le opere esposte affermano invece con un certo vigore. Mentre si costruiva,
geograficamente, una diversa idea del mondo che avrebbe dato avvio alla modernità che ancora ci avvolge,
l’orizzonte transculturale su cui si affacciavano i pontefici del primo Seicento comprendeva non solo la
tessitura di diverse relazioni sul piano diplomatico, ma anche l’elaborazione di un modello intrinsecamente
cosmopolita. Il barocco fu anche e soprattutto questo: nelle poetiche del meraviglioso, in ciò che in seguito
sarebbe stato giudicato all’insegna della stravaganza e della bizzarria, l’offerta della diversità culturale poteva
trovare un sostrato di contatto, di accoglienza e di assimilazione quanto mai fertile e proficuo.

Se questo è il senso autentico della mostra, ciò che l’osservatore può facilmente intuire è l’insieme dei nodi,
dei legami, dei nessi che quanto esposto stabilisce con una certa naturalezza su un piano che davvero richiede
uno sguardo molto ampio. Già lo stesso busto funerario dell’ambasciatore congolese sposta il nostro pensiero
e il nostro immaginario in contesti a quel tempo inusuali e inediti, ma l’intero percorso costituisce, nel suo
insieme, una rete di soluzioni iconiche che destano la curiosità e la sorpresa, nei loro aspetti esotici, e insieme
suggeriscono una certa compromissione con l’abito culturale europeo.

In questa «Roma globale» finalmente rinvenuta, si pensi soprattutto a quei veri e propri cortocircuiti
spaziotemporali in grado di connettere situazioni già sperimentate nell’antico a mode, gusti e curiosità del
presente; per esempio, lungo il corso della storia romana, le vicissitudini che portarono alla scoperta e
all’assimilazione della civiltà egizia, per cui Pietro da Cortona non esitava a dipingere, nel 1637, l’ampia tela
oggi conservata a Lione, in cui si ritrae Cesare nell’atto di restituire a Cleopatra il trono usurpatole dalla
sorella. Se già nella visione urbanistica di Sisto V gli obelischi erano divenuti luoghi di una nuova mappatura
della città e punti di riferimento di un sistema viario, il cui impianto era comunque costruito per riaffermare i
valori della cristianità, il Seicento vede arricchirsi gli slarghi di fontane monumentali, come quella ideata da
Bernini per piazza Navona. La celeberrima fontana dei Quattro Fiumi esalta la globalità e il cosmopolitismo
romani che si affermano con decisione sul concludersi della Guerra dei Trent’anni, celebrando insieme
l’universalità di una dottrina e il suo centro d’irradiazione. I quattro fiumi simboleggiano i quattro continenti
allora conosciuti, posizionando così Roma al centro esatto di una vasta visione allegorica; ma è significativo
che il Rio della Plata, destinato a rappresentare le Americhe, rispondesse nella versione definitiva alle
fattezze di un uomo africano, rompendo quindi con tutta un’iconografia ormai affermata per contestualizzare
il nuovo assetto demografico del Nuovo Mondo in seguito alle deportazioni schiaviste.



Dominikos Theotokopoulos detto El Greco (Candia, 1541 - Toledo, 1614) Ritratto di Giulio
Clovio 1571-1572.

Lo splendido Ritratto di uomo africano (1641) di Albert Eckchout, ora a Copenaghen, appartiene a una serie
di otto ritratti etnografici, dipinti per il governatore della nuova colonia olandese in Brasile. La circostanza,
che porrebbe la tela in assoluta coerenza rispetto all’operazione di Bernini, è in apparenza elusa dalla
rappresentazione del paesaggio, più affine a quello del continente d’origine della figura ritratta. La palma da
dattero e la zanna d’elefante ci riconducono nell’immediato all’Africa, e in particolare ai territori della
Guinea e dell’Angola, proprio le regioni da cui si sviluppò maggiormente un’inesausta tratta. Il Ritratto,
concepito come immagine quasi monumentale di un uomo la cui posizione e le cui armi denunciano una
posizione elevata, quale poteva essere quella di un mercante di schiavi, ci parla quindi dello stesso triste
fenomeno da un punto di osservazione che coincide con quello di partenza, laddove gli altri dipinti della
serie, non presenti in mostra, sono ambientati nel punto di arrivo, al di là dell’Atlantico.

Inserita quindi in un crocevia di traffici, rotte, commerci e culture sempre più spostati verso i margini, dalle
Americhe all’estremo Oriente, come dimostrano i coevi sviluppi della cartografia, la Roma che aspira a una
più vasta universalità rielabora nell’arte un nuovo e ben più nutrito immaginario, di cui si fa deposito, senza
rinunciare a inglobare i dati reali, gli attributi concreti che potevano raggiungerla e manifestarsi. Uno di
questi dati riguarda senz’altro l’abbigliamento, per cui i missionari gesuiti che si erano spinti oltre i confini
dell’impero cinese potevano essere rappresentati in abiti locali, come nel Ritratto di Nicolas Trigault
riconducibile alla bottega di Rubens. Nello stesso tempo la capitale dei papi esportava, sempre attraverso
l’attività delle missioni, un amplissimo catalogo di immagini che venivano a loro volta assimilate e ricreate,



come attestano, in mostra, il Martirio di Santa Cecilia realizzato nel 1610 per la corte Maghul, e ancora la
Madonna con bambino di ignoto pittore cinese, a riprova della grande circolazione che le immagini mariane
cominciavano ad avere in quelle longitudini.

Non sempre lo scambio culturale era così scontato, né pacifico. Accanto a temi sacri ben noti e ricorrenti,
come le adorazioni dei Magi, che nella presenza dello “scuro” Balthasar apparivano come delle vere e
proprie anticipazioni dello spirito globale seicentesco, non mancarono nuove e drammatiche iscrizioni
all’albo dei martiriologi, come nella tela di Schönfeld custodita a Napoli. I tre martiri gesuiti di Nagasaki
racconta l’opposizione che in terra nipponica incontrarono le attività cristiane e la lunga trafila di esecuzioni
che si sarebbe esaurita solo a partire dal quarto decennio del secolo, ma era il prezzo previsto per l’intensa
campagna di evangelizzazione che avrebbe riportato Roma al centro di un mondo ben più grande rispetto a
quello premoderno; la cui espansione, in termini di flora e fauna, avrebbe inevitabilmente arricchito di nuove
specie erbari, inventari botanici, cataloghi di animali esotici, come il bellissimo “cardinale rosso”, il cui
piumaggio era stato già oggetto dell’attenzione di Ulisse Aldovrandi.

Mentre una diversa natura conquistava le scene della pittura, l’intensificata attività diplomatica già
testimoniata dal busto di Ne Vunda contribuì non poco al costituirsi di interessanti ibridazioni sul piano dei
tessuti, come nel ritratto di Maria Mancini di Voet e Fioravanti, che la colsero nei panni di Armida. Uno dei
dipinti cardine della mostra è il ritrovato ritratto dell’ambasciatore di Persia, ‘Ali-qoli Beg, che Lavinia
Fontana aveva ultimato già nel 1609 e del quale si erano per lungo tempo perse le tracce, ma è notevole
anche il Ritratto di guerriero orientale di Pier Francesco Mola, che risale a mezzo secolo dopo. La
particolarità e la ricchezza degli indumenti e delle stoffe segnavano, da quel momento, una visione globale
destinata a comprendere perfino i paramenti liturgici, realizzati, come quelli esposti, con tessiture a base di
piume; ma il trionfo di questa Roma, crocevia assodato di culture, è nella testimonianza di un pittore come
van Dyck, che ritraendo l’inglese Robert Shirley e sua moglie, la circassa Teresia Sampsonia, ci restituisce
ancora oggi il senso più profondo di una transculturalità a cui la città eterna aveva ormai smesso di ambire,
potendola incarnare in ogni sua espressione.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



