
 

L'eterno ritorno della guerra di Troia 
Valerio Paolo Mosco
26 Maggio 2025

C’è un momento, spesso arbitrario, in cui il corso degli eventi sembra fermarsi, sembra cristallizzarsi in un
qualcosa che possa porsi al di là del tempo. Degli uomini sappiamo molte cose, ma dell’uomo ne sappiamo
poche. Tra le poche che sappiamo è che non può vivere senza questi momenti che vengono chiamati epici.
Nel racconto epico comanda il destino e il destino dell’uomo è al di là del tempo, o meglio è un eterno
ritorno a cui noi tutti sottostiamo. L’epica così fonda i miti e a loro volta i miti fondano i riti, senza i quali ci
sentiremmo perduti. Siamo destinati a ripercorrere il già vissuto dagli eroi e dalle eroine, vivendo la loro
storia ci spersonalizziamo, o meglio, come scriveva Arthur Schopenhauer, diventiamo un “io collettivo”. L’io
collettivo occidentale è ancora radicato nelle vicende della guerra di Troia, dalla partenza degli Achei che
sacrificano Ifigenia al ritorno di Odisseo a Itaca dove trucida i Proci. Simone Weil aveva compreso che
l’Occidente non è spiegabile senza uno dei suoi miti fondativi, la Guerra di Troia, senza il “Poema della
forza”. Da allora la storia, ovvero ciò di cui ci sono testimonianze scritte, altro non è che un susseguirsi di
guerre. Senza le guerre il concetto stesso di storia evapora e la nostra utopia, viziata da ottant’anni di pace, è
quella di debellare la guerra, di poter costruire una Gerusalemme di pace in terra. Ma l’essere umano è, come
scriveva Kant, “legno storto” e guai a raddrizzarlo; se infatti tentassimo di raddrizzare il legno storto lo
spezzeremmo, se tentassimo di debellare la guerra essa si vendicherebbe producendone infinite altre, forse
più terribili. E legni storti, con le loro vanità e debolezze sono gli eroi che difendono e assediano Troia, come
lo sono gli dei che li muovono senza mai dominarli del tutto e più che altro senza dominare le loro stesse
passioni.

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/leterno-ritorno-della-guerra-di-troia
https://test.doppiozero.com/valerio-paolo-mosco




L’eterno ritorno della Guerra di Troia è rivissuto in un libro intenso e poetico i cui disegni sono di Beniamino
Servino e i testi di Eugenio Tescione, pubblicato da LetteraVentidue di Siracusa, dal titolo La guerra di
Troia. Figure e testi per la messinscena di un mito. Servino e Tescione rivivono il mito, non lo interpretano,
non ne cercano arcani significati, ma ce lo presentano in una veste del tutto particolare. Essi infatti non si
riferiscono al mito consolidato, al mito ipostatizzato talmente tanto da aver perso significato, ma evocano il
mito quando era giovane, ancora fragrante. L’Iliade, come per altro anche l’Odissea, erano poemi orali
recitati per strada: erano, ed è questo il punto, racconti popolari. Unicamente la modernità ha pensato di poter
fondare miti non popolari e il risultato sono stati miti monchi, spettrali, poco necessari persino a loro stessi. Il
mito che i due autori ripercorrono non è antico, ma ancestrale e nell’ancestrale tutto è pubblico, tutto è scena
per tutti. Lo aveva compreso Pier Paolo Pasolini. Le storie di Edipo re e di Medea, come anche quelle del
Cristo, sono raccontate da Pasolini in modo del tutto ancestrale. I loro personaggi, popolari ed epici al tempo
stesso, sembrano essere stati strappati alla loro umile quotidianità per raccontarci le loro impreviste sorti. Essi
si muovono in ambienti nudi e rudi, ancestrali anch’essi, si muovono in un mondo settico. I personaggi che
Beniamino Servino rappresenta sono diversi da quelli di Pasolini. 

https://letteraventidue.com/it/prodotto/846/la-guerra-di-troia
https://letteraventidue.com/it/prodotto/846/la-guerra-di-troia




Si ha l’impressione vedendoli che Servino trasfiguri il dramma in una commedia drammatica. Sono gli dei e
gli eroi di Servino vanitosi, appariscenti, perturbanti e ciarlieri; sono attori che impersonificano loro stessi e
che per la recita si sono affidati a uno scenografo e a un costumista di indubbio valore, ovvero lo stesso
Beniamino Servino. Servino innanzitutto gli ha insegnato che le loro sembianze non dovevano essere
inventate, ma che sono già disponibili nelle immagini della cultura di massa, in quell’immenso archivio che
noi moderni ci portiamo dietro da più di duecento anni. Servino insegna agli eroi e agli dei protagonisti della
sua guerra di Troia ad essere generici, ad essere figurine ritagliate per ogni scena; lo fa sapendo che solo
utilizzando ciò che già c’è, e che tutti bene o male conoscono, si può dare vita a un racconto epico, ovvero a
un racconto condivisibile e popolare. Allo stesso tempo redime queste facce generiche con degli outfit
stupefacenti, con strepitose parure e vestiti imponenti e trasognati, del tutto architettonici. Servino è un
ottimo architetto. La sua ricerca è su quella che lui stesso definisce “forma vuota”, ovvero la pura forma che
sa evocare senza essere didascalica. I suoi collage e disegni descrivono così sagre popolari di cui si è persa in
parte traccia. Egli è un cantastorie che mostra solo le immagini che descrivono frammenti epici
ambientandoli nelle rovine delle architetture che hanno accolto gli avvenimenti. Oppure, come nel caso di
questo prezioso libro, fa in maniera che i suoi personaggi diventino maschere architettoniche, con vestiti che
ricordano sontuosi o derelitti edifici.  Incantare di nuovo il mondo attraverso l’epica e farlo attraverso lo
strumento più evocativo disponibile, ovvero l’architettura: è questo il programma di Servino, il fine a cui
tendono le sue immagini di eroi e di architetture drammatiche, effimere, abbandoniche, ironiche e popolari al
tempo stesso.



Tra le immagini della Guerra di Troia prevalgono quelle femminili. Diversi disegni sono dedicati a Elena,
Atena, Afrodite, Clitennestra, Andromeda, Giocasta, Pandora e persino a quelle donne che sono rimaste a
casa, ad aspettare i mariti guerrieri ormai del tutto rapiti dal loro stesso destino. Sono le donne, sembrano
dirci Tescione e Servino, le custodi di una verità altra, ferina e ineluttabile a cui loro stesse soccombono.
Loro sanno, mentre gli uomini vivono, anzi vivono la guerra. Donne imbrigliate nel loro stesso ruolo, che
non possono essere altro che il personaggio che il destino gli ha inflitto. Baudelaire inizia una sua poesia, “Il
cigno”, con un’invocazione ad Andromaca, la moglie di Ettore che rapita dopo la caduta di Troia dal nemico
Neottolemo, vive sconsolata in territorio acheo. Ella è chiusa nel suo dolore inestinguibile e il marito, che si è
affezionato a questa donna regale, per consolarla le costruisce un duplicato di Troia. La Guerra di Troia ha
prodotto una copia rabberciata della stessa città distrutta: la tragedia è diventata commedia e con la
commedia si rinasce, o almeno ci si dimentica, per quanto è possibile, dell’ineluttabilità del destino.
Immaginiamo allora Tescione e Servino come gli architetti incaricati di ricostruire in territorio acheo la città



annientata. Immaginiamo anche Andromaca che guarda il risultato e poi si aggira per il passetto sopra le
mura. La immaginiamo alleviata dal suo fardello; la immaginiamo grata ai due autori per avergli concesso un
lampo di insospettata felicità.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





