
 

Chi ha paura dell’AI 
Ugo Morelli
30 Maggio 2025

Così come Musil aveva notato che “il grave imbarazzo che Dio procura alla scienza sta nel fatto che egli è
stato visto una volta sola, e per di più alla creazione del mondo, prima che esistessero osservatori addestrati”
[p. 365, 1957], più o meno allo stesso modo noi notiamo l’imbarazzo che ci procurano le nostre stesse
invenzioni come l’AI. Se neppure quell’altrove che appartiene solo all’arte può sottrarsi al reale, come ha
sostenuto Camus, figuriamoci se una creazione tecnologica che per quanto complicata resta umana, troppo
umana, può farlo. Il reale può cambiare e cambia ma rimane imprescindibile. Eppure, per nulla osservatori
addestrati, paralizzati dall’imbarazzo e dallo stupore più che impegnati ad addestrarci, siamo annichiliti di
fronte al Golem del digitale e dell’AI, rimuovendo il fatto che siamo noi ad averlo creato, e reificandolo e
deificandolo allo stesso tempo. Che inventi un mondo o mondi paralleli? Che riproduca la realtà esistente?
Che si sovrapponga alla realtà come altra realtà? Che entri nella nostra coscienza possedendola? Che invada i
nostri corpi con genetica negativa o positiva? Che l’abbia già fatto, da sempre, e solo ora ce ne accorgiamo?
Tutte queste ed altre possibilità si profilano nell’orizzonte degli eventi con l’avvento dell’AI. E alimentano le
nostre tecnofobie. Il fatto è che quello dell’AI non è un avvento ma un evento creato da noi. La paura, come
al solito è che ci sfugga di mano. Una paura, quella di sempre, che più che dell’oggetto è paura di noi stessi
incapaci di governare l’oggetto o di astenerci dall’aprire il vaso di Pandora. Un mito antico, quello del gap tra
il creatore e l’oggetto creato che gli sfugge di mano, e finisce per dominarlo. Ma forse stavolta è proprio così,
è il pensiero subdolo che si insinua, rimuovendo innumerevoli precedenti, tra i quali spicca Platone, che era
Platone, il quale si stracciò le vesti per gli effetti distruttivi che la scrittura avrebbe prodotto sulla conoscenza,
sulla memoria e sulla vita stessi degli umani. Eppure solo grazie alla scrittura noi oggi conosciamo il suo
pensiero.

Ci voleva un’alleanza ben congegnata tra un neuroscienziato, un filosofo e storico, e un pedagogista per
creare un testo in grado di aprirci gli occhi sulla ennesima rivoluzione tecnologica in corso, quella del digitale
e dell’intelligenza artificiale. Del resto filosofia e neuroscienze non sono mai state così vicine, come ha
sostenuto recentemente Barry Smith, e finché ciascuna contribuisce con ciò che offre distintamente nella
cooperazione conoscitiva, possono portare a scoperte sulla mente umana che nessuna delle due discipline
avrebbe potuto scoprire da sola [B. C. Smith, Not just Philosophy of Neuroscience but Philosophy and
Neuroscience, philosophersmag.com].  È nato così Tecnofobia. Il digitale dalle neuroscienze all’educazione,
Raffaello Cortina Editore, Milano 2025. Il sottotitolo è polisemico e la sua efficacia segnala il valore del
testo. Si tratta di un contributo che non solo va dall’analisi del digitale a quella dell’educazione nell’era
digitale, ma di un’analisi che mostra con documentata chiarezza espositiva come sia l’educazione basata su
un approccio neuroscientifico e storico-filosofico il modo più importante ed efficace per guarire e uscire dalla
tecnofobia. Sì, perché il male sembra proprio la tecnofobia e non la tecnica. Strana specie quella umana:
inventa quel che le serve per affermare la propria presenza e difenderla e appena lo fa, o usa anche contro sé
stessa quel che ha inventato o ne ha paura e ne demonizza la presenza. Siamo una specie tecnologica fin dalle
nostre origini come homo e questa nostra distinzione si conferma e amplifica con l’avvento di homo sapiens
sapiens, in buona misura proprio in ragione delle tecnologie che, una volta create da noi, non se ne stanno per
così dire “là fuori”, ma circolarmente e ricorsivamente trasformano il nostro corpo-cervello-mente che le ha
create. In questa circolarità si annidano non poche domande e non pochi rischi. 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/chi-ha-paura-dellai
https://test.doppiozero.com/ugo-morelli
https://www.raffaellocortina.it/scheda-libro/vittorio-gallese-stefano-moriggi-pier-cesare-rivoltella/oltre-la-tecnofobia-9788832857511-4470.html


Gli autori concludono il libro considerando la necessaria attenzione da porre a una condizione, quella di noi
umani, del tutto cambiata in ragione delle tecnologie digitali e dell’AI. Da tecnologie che intervenivano in un
rapporto diretto con la natura, come un’ascia bifacciale; a tecnologie finalizzate all’utilizzo di altre tecnologie
come il cacciavite; siamo passati a tecnologie che generano tecnologie a prescindere dal loro inventore.
Quest’ultimo detiene il potere di impostarne l’utilizzo e di controllarne gli effetti, ma lo detiene del tutto? E
fino a quando? È impossibile evitare di porsi simili domande nel momento in cui diviene possibile che ogni
essere umano sia riempito, per così dire, di informazioni e conoscenze socialmente ed economicamente utili,
da macchine sempre più connesse al cervello, fino a che ciascuno diverrà lui stesso un artefatto costituito da
artefatti. Così come non si può prescindere dal chiedersi cosa diventi la libertà personale nel momento in cui
sia il sistema a diventare il soggetto e il comportamento umano sia ridotto a una catena di routine.
“Potremmo scegliere di imboccare una prima via che ci consentirebbe di fare di algoritmi e sistemi generativi
degli effettivi strumenti di emancipazione, utili anche per guadagnare lo spazio e il tempo necessari per
esprimere liberamente – come mai prima nella storia – l’irriducibile singolarità che ci costituisce. È la strada
di una cittadinanza digitale matura, segnata da una consapevolezza equilibrata e non ingenua del valore
ambiguo (nel senso del ???????? - pharmacon) della tecnologia. Nulla, in linea di principio, impedisce di
incamminarsi in questa direzione”, scrivono gli autori [p.177]. 

Oppure potrebbe prevalere una seconda via, che gli autori delineano così: “La seconda via, invece, si
configura come una progressiva subordinazione di noi cittadini agli imperativi del capitalismo digitale, in cui
gli strumenti tecnologici finiscono per imporsi come dispositivi normativi, più che come mezzi per
l’autodeterminazione individuale e collettiva. Il sospetto (o il timore) è che per diverse ragioni rischiamo di
essere ciecamente attratti da questa seconda via, quasi fosse l’unica plausibile” [p. 178]. Efficientismo
diffuso e mancanza di una seria cultura tecnologica tendono a spingerci in quella direzione. Il rischio di
particolare importanza opportunamente segnalato dagli autori è che diventi “sempre più difficile pensare a
possibili radicali alternative a quel “senso unico” di marcia che rischia di far collassare le democrazie
contemporanee nelle loro interpretazioni meno liberali e libertarie”. Come si può evincere, la
contrapposizione in gioco è tra una tecnologia umanistica e una tecnologia che diventi il veicolo dominante
del “populismo industriale”.

C’è un solo modo per far prevalere la libertà e non è la tecnofobia, ma dipende dalla disposizione a
rimboccarsi le maniche e, come scrivono Gallese, Moriggi e Rivoltella, assumere una prospettiva
multidisciplinare, esplorando il modo in cui il digitale contribuisce a modificare le nostre percezioni, le
relazioni interpersonali e il senso del reale. Il punto di partenza assunto dagli autori per la loro analisi è il
corpo: la nostra prima interfaccia con il mondo. Lungi dall’essere un semplice spettatore passivo della
rivoluzione digitale, il corpo umano rimane il perno attorno a cui ruota la nostra esperienza, anche nell’era
degli schermi e della realtà virtuale. Allora lo scopo del libro, esplicitamente dichiarato, è cercare di
analizzare e comprendere cosa significhi essere umani nell’era digitale.

Una delle incidenze più rilevanti delle tecnologie digitali nell’evidenziare una distinzione umana riguarda
l’estetizzazione. Non è certo, come si potrebbe dire, una novità, bensì una pervasiva amplificazione. Se come
è evidente consegniamo alle immagini, sia nei rituali collettivi che nell’individuazione di noi stessi, tanta
parte della nostra esperienza dai tempi più remoti, come documenta e mostra, tra gli altri, Michele Cometa [
Paleoestetica. Alle origini della cultura visuale, Raffaello Cortina Editore, Milano 2024]; se la nostra
disposizione specie specifica all’artification, come la definisce Ellen Dissanayake studiando l’origine
evolutiva delle pratiche estetiche, è parte costituiva della nostra stessa individuazione, gli autori
opportunamente dedicano attenzione e approfondimenti all’esplorazione di fenomeni come la
disintermediazione della percezione, l’onnipresenza delle immagini e la crescente influenza dell’estetica sulla
politica e sulla vita sociale. “L’estetico”, come, infatti, conferma Dissanayake, “non è qualcosa che si
‘aggiunge’ alla nostra natura – qualcosa di appreso o di acquisito, come ad esempio imparare a parlare una
seconda lingua: l’estetico, piuttosto, è il modo stesso in cui noi siamo” [The Artification Hypothesis and its
Relevance to Cognitive Science, Evolutionary Aesthetics, and Neuroaesthetics, in Cognitive Semiotics, 5,
2009; pp. 136-158]. Del resto fin dalle anticipatorie analisi di Walter Benjamin le “variabili storiche” sono
state riconosciute rilevanti per comprendere “le impressioni visive” di noi esseri umani.   

https://www.raffaellocortina.it/scheda-libro/michele-cometa/paleoestetica-9788832856774-4310.html


Allora, forse, più che parlare di “impatto delle tecnologie digitali” sulla cognizione sociale e sulle relazioni
interpersonali, potrebbe essere importante considerare quali proiezioni ed estensioni di sé homo sapiens
esprime mediante la produzione tecnologica. Si tratta di una questione non semplice, ma che attende di essere
posta, come hanno provato efficacemente a fare sia Gilbert Simondon che Bernard Stiegler. Il costrutto di
impatto, infatti, richiama qualcosa come un meteorite che, esterno a noi e indipendentemente dalla nostra
volontà, precipiti nella nostra esperienza sconvolgendola. Non sono outside in bensì inside out le tecnologie.
Studiare come e perché le reifichiamo e esternalizziamo – processi decisivi per ridurci a subirle – è un tema
di particolare rilevanza che il libro di Gallese, Moriggi e Rivoltella sollecita. Soprattutto perché il digitale e
l’AI non si limitano a trasformare la comunicazione, ma incidono profondamente sulla nostra esperienza



incarnata e sulla costruzione dei significati nella società contemporanea. È necessario un approccio radicale,
sostengono gli autori, per cercare di confrontarsi con una vera e propria rivoluzione che non ammette
soluzioni palliative, ma richiede un esame di realtà difficile e impegnativo, “senza scivolare nelle consuete e
tecnofobiche contrapposizioni tra uomo e macchina, naturale e artificiale, reale e virtuale”. Se non si
vogliono subire passivamente gli effetti del digitale e dell’AI, l’esame di realtà è una condizione
imprescindibile accanto a una rivoluzione necessaria, almeno di pari livello, nell’educazione e nei metodi
educativi, andando oltre la nostalgia del passato per formare cittadini in grado di navigare il presente e il
futuro con consapevolezza.

Il primato dell’immagine è una delle chiavi del libro. Le visioni digitali non fanno che confermare quanto è
vero da sempre, o perlomeno dall’avvento del comportamento simbolico e, quindi, della nostra disposizione a
creare mondi paralleli, con la narrazione e soprattutto con le immagini. Siamo, in fondo, una singolarità
provvisoria. In tutti i sensi. “Siamo il risultato e l’espressione di stili di relazione col mondo” e di una
continua invenzione di artefatti di ogni tipo che retroagiscono con il nostro corpo e la nostra neurofisiologia.
L’evoluzione culturale umana è anche, se non soprattutto, l’evoluzione di nuove tecnologie cognitive.
Dall’invenzione del fuoco agli smartphone, la cultura della nostra specie dipende dallo sviluppo di nuovi
strumenti di mediazione. Ne dipende al punto da tendere oggi non solo a creare mondi paralleli immateriali e
immaginari, ma a cercare di agire sulla nostra genetica e di riportare in vita, mediante l’ingegneria genetica,
una specie di lupo cattivo estinto che seguì la stessa sorte dei dinosauri e del mammut lanoso [D. T. Max,
Life after Death. Has Colossal, a genetics startup, resurrected the ancient dire wolf?, The New Yorker, April
14, 2025]. Molto opportunamente gli autori, all’interno di un paradigma corporeo, privilegiano un approccio
di tipo estetico, cioè riferito alla conoscenza attraverso corpo, sensi, azione e affetti, in quanto in grado di
illuminare l’aspetto forse più rilevante dell’impatto del digitale sulla nostra vita e sulla nostra società. La
disintermediazione della percezione e la creazione di significato rese possibili dai media digitali, fortemente
caratterizzate da un punto di vista emotivo, rendono il modello trans-estetico pervasivo, segnando un
cambiamento nelle pratiche quotidiane e nelle abitudini, influenzando il modo in cui le persone si
relazionano con il mondo, lo percepiscono e prendono decisioni su di esso. 

Se l’AI è allo stesso tempo il prodotto e il modello per spiegare il funzionamento della mente, non è possibile
ridurre a una questione algoritmica la comprensione di noi stessi, che non siamo solo linguaggio e cognizione
ma espressione dinamica della nostra natura corporea e relazionale. La cognizione incarnata (embodied
cognition) è, secondo gli autori, un punto di vista appropriato per studiare l’impatto del digitale sul sé e sulle
relazioni sociali, e l’intercorporeità è riconosciuta come la fonte primaria della conoscenza degli altri. In
quello che viene definito il processo di innervazione del digitale e dell’AI nella nostra realtà generando un
mediascape, un aspetto rilevante è il progressivo sfumare della linea di demarcazione tra la “realtà fisica” e la
sua rappresentazione digitale. Tra le tante chiarificazioni originali e capaci di orientare nel nuovo mondo
digitalizzato, gli autori evidenziano come non esistano meccanismi cervello-corpo radicalmente distinti a
supporto della nostra vita nel mondo della presenza fisica e di quella vissuta nella mediasfera digitale. Il fatto
da non trascurare è che data l’alta plasticità dei meccanismi cerebrali, rimane aperta una questione: se e in
che misura il tempo sempre maggiore trascorso nella mediasfera influenzerà la nostra vita “analogica” e le
relazioni interpersonali. Ciò impone di porsi domande sul rapporto tra l’ambiente dei media digitali e il senso
di realtà. Così come Gallese, Moriggi e Rivoltella si interrogano sul rapporto tra l’estetizzazione della vita
sociale e della politica nell’era digitale, evidenziando, anche con riferimento a esperimenti dedicati, che la
capacità degli individui di rilevare la disinformazione e resisterle migliora dopo la familiarizzazione con le
strategie usate nella produzione di fake news. Dal momento che sappiamo ancora poco sull’influenza delle
tecnologie digitali sul benessere delle persone, oltre a sottolineare la necessità di sviluppare la ricerca in
questo campo così cruciale per la vita individuale e collettiva e per la democrazia, gli autori non si esimono
dal mettere in evidenza i limiti di tutta una serie di futili indicazioni prudenziali, quando non tecnofobiche,
che dovrebbero difenderci dal digitale. Per giungere finalmente ad approfondire nella parte terza di questo
libro importante e chiarificatore il ruolo che può svolgere l’educazione per emancipare le persone nel
governo delle tecnologie digitali e nella valorizzazione delle loro potenzialità. Nella straordinaria ricchezza
del testo spicca la sottolineatura della funzione della domanda nell’educare alla conoscenza, al pensiero



critico, alla cittadinanza e alla libertà e gli autori ci consegnano anche un “Manifesto dell’Oltretecnofobo”
che merita da solo la lettura del libro.       

Leggi anche:
Pino Donghi | La superintelligenza artificiale
Riccardo Manzotti | L’IA pensa. E noi?
Riccardo Manzotti | Se l’IA sa tutto, perché imparare?
Riccardo Manzotti | Intelligenza artificiale: proprio come noi?
Tiziano Bonini | Può l’intelligenza artificiale essere etica?
Stefano Bartezzaghi | Prompt, Chi parla? 
Luigi Bonfante | L'arte alla sfida con l’IA  

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://www.doppiozero.com/la-superintelligenza-artificiale
https://www.doppiozero.com/lia-pensa-e-noi
https://www.doppiozero.com/se-lia-sa-tutto-perche-imparare
https://www.doppiozero.com/intelligenza-artificiale-proprio-come-noi
https://www.doppiozero.com/puo-lintelligenza-artificiale-essere-etica
https://www.doppiozero.com/speciali/prompt-chi-parla
https://www.doppiozero.com/larte-alla-sfida-con-lia
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



