
 

Thomas Kuhn e la pluralità dei mondi 
Mario Porro
31 Maggio 2025

Troppo spesso la scienza dimentica il proprio passato. E la questione – spiegava Thomas Kuhn (1922-1996)
nella Struttura delle rivoluzioni scientifiche (1962, Einaudi, 1969) – ha profonde implicazioni, anche
didattiche: cancellandone l’intricata dinamica evolutiva, come accade nella dogmatica dei manuali scolastici,
si dà della scienza l’immagine di un saldo serbatoio di verità indiscutibili. In quegli anni Sessanta si avvia la
demolizione del progetto “fondazionale” dell’epistemologia, della ricerca di una giustificazione ultima,
empirica o razionale, della validità della scienza. La solida base che potesse agire da indubitabile tribunale
comincia ad apparire instabile allo sguardo di chi si addentra nella storia della scienza. Insieme a Kuhn,
Hanson, Toulmin, il Feyerabend di Contro il metodo (1975, Feltrinelli, 1979), scuotono i presupposti stessi
su cui convergevano il neopositivismo viennese e il falsificazionismo di Popper: l’affidabilità di un metodo
scientifico unitario, la preminente attenzione al contesto della giustificazione rispetto al contesto della
scoperta, la distinzione fra asserti teorici e osservativi, l’esistenza stessa di un criterio di demarcazione fra
scienza e non-scienza.

“Fisico divenuto storico per motivi filosofici” (così si definiva), Kuhn si dedica negli anni Cinquanta
all’analisi di Case Studies connessi alla comparsa di nuove teorie scientifiche. Il caso esemplare
dell’abbandono del geocentrismo aristotelico-tolemaico sarà argomento del suo primo libro, La rivoluzione
copernicana (1957, Einaudi, 1972): un testo che guarda alla storia della scienza dalla prospettiva di una più
generale storia delle idee sulla scia di Alexandre Koyré. In più occasioni, Kuhn rievoca lo sconcerto che gli
provocò la lettura, nel ’47, delle pagine della Fisica di Aristotele: come è possibile che un filosofo geniale sia
caduto in errori madornali, in assurdità accolte per secoli come verità indiscusse? Quel ricordo torna in
L’incommensurabilità nella scienza. Ultimi scritti (Cortina, 2024); il volume raccoglie, oltre ai saggi “La
conoscenza scientifica come prodotto storico” (1981) e “La presenza della scienza nel passato” (1987), le
bozze – riviste dalla curatrice Bojana Mladenovic, con l’aiuto della figlia di Kuhn – del libro a cui lo storico
statunitense stava lavorando nei suoi ultimi anni e a cui aveva dato il titolo provvisorio La pluralità dei
mondi. Una teoria evoluzionistica dello sviluppo scientifico. Per comprendere la meccanica di Aristotele lo
storico deve compiere un “riordinamento gestaltico” e fare proprio lo sguardo del pensatore greco: quando
pensa al moto, Aristotele si riferisce non solo allo spostamento di posizione, ma a qualsiasi mutamento, il
passaggio dal caldo al freddo, dalla malattia alla salute o la maturazione di un seme. Il mutamento implica
una modifica delle qualità, che non possono esistere separatamente dalla materia: di qui la tesi che, dovendo
esserci materia ovunque ci sia un corpo, vada esclusa l’esistenza del vuoto.

Nella preziosa post-fazione all’Incommensurabilità, Stefano Gattei ricorda che Kuhn s’iscrive in una
tradizione anti-Whig, è un critico della storiografia liberal che guarda al passato come momento
dell’inesorabile progressione che deve condurre alla verità di oggi. Rifiutando una concezione cumulativa del
procedere della scienza, quasi fosse un flusso lineare da antichi precursori a futuri eredi, la Struttura offriva
l’immagine di un territorio percorso da fratture, da discontinuità (come aveva già sostenuto Gaston
Bachelard) segnate da mutamenti di paradigma: le rivoluzioni obbligano a guardare il mondo in modo
diverso, si vede un’anatra dove prima si vedeva un coniglio. Le formulazioni della Struttura, riconoscerà lo
stesso Kuhn, erano in qualche caso fuorvianti ed equivoche, a partire dalla nozione stessa di “paradigma”,
termine che ha avuto larga diffusione, una parola magica dalle molteplici accezioni. Una linguista allieva di
Wittgenstein, Margaret Masterman, ne ha contate almeno ventuno, da meta-fisica visione del mondo a

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/thomas-kuhn-e-la-pluralita-dei-mondi
https://test.doppiozero.com/mario-porro
https://www.raffaellocortina.it/scheda-libro/thomas-s-kuhn/lincommensurabilita-nella-scienza-9788832856156-4343.html


quadro teorico, da modello di riferimento a insieme di pratiche, ecc…. Il saggio della Masterman si trova in
Critica e crescita della conoscenza (a cura di Imre Lakatos e Alain Musgrave), atti del Colloquio di filosofia
della scienza tenutosi a Londra nel 1965; la traduzione italiana e l’introduzione (Feltrinelli, 1976) si devono
al compianto Giulio Giorello. L’opera successiva di Kuhn – a partire dal Poscritto del ’69 alla seconda
edizione della Struttura e dal saggio La tensione essenziale (che dà il titolo alla raccolta omonima del 1977,
Einaudi, 1985) – assegna al paradigma la funzione di quadro di riferimento condiviso dai ricercatori nelle fasi
di scienza normale, ad esempio l’impianto meccanicista di matrice galileiana-newtoniana dominante nella
scienza moderna. Nella comunità scientifica agisce la fedeltà a procedure di metodo, a strumenti matematici
e sperimentali, ai quali è affidato il compito di risolvere i rompicapo (puzzles) che sorgono entro i confini
posti dal paradigma stesso. In una fase di scienza normale, i “fatti” che appaiono evidenti e su cui il
paradigma “fonda” la sua validità oggettiva, si risolvono per Kuhn, attento alla scienza come pratica
comunitaria, nell’insieme delle credenze condivise dai membri della “tribù”: i criteri di giudizio sono quelli
acquisiti all’interno del quadro teorico e delle pratiche in cui lo scienziato si è formato. Una scienza matura
ha bisogno di convinzioni dogmatiche: per scoprire le anomalie che intaccano un paradigma (La Struttura
proponeva l’esempio dell’ossigeno al tempo di Lavoisier o la scoperta dei raggi X), occorre un
addestramento rigoroso alle procedure condivise nell’ambito della ricerca. Solo in virtù di un pensiero
“convergente” rispetto al paradigma in vigore diventa possibile sviluppare un pensiero “divergente”, quello
flessibile e critico che guida la spregiudicata ricerca della verità (è al rapporto fra i due momenti che allude il
titolo la tensione essenziale). Il necessario preliminare alla rivoluzione nella scienza è il dogmatico rispetto
delle norme accolte nella comunità degli studiosi: “Lo scienziato produttivo, per essere un innovatore, […]
deve essere un tradizionalista cui piace giocare complicati giochi secondo regole prestabilite”. Le
discontinuità che spezzano il cammino delle scienze sorgono soltanto sullo sfondo di una tradizione di ricerca
consolidata; come nel lessico della teoria delle catastrofi di Réné Thom, è la stabilità strutturale a preparare il
terreno della morfogenesi.

Commentando le bozze della Struttura delle rivoluzioni scientifiche, Paul Feyerabend, che non aveva ancora
ripudiato il suo maestro Popper, accusava Kuhn, con implicite risonanze politiche, di essere non il teorico
delle rivoluzioni, ma il sostenitore della “scienza normale” (si veda Dogma contro critica. Mondi possibili
nella storia della scienza, Cortina, 2000, a cura di Stefano Gattei). Entrambi gli epistemologi concordano
comunque sulla tesi dell’incommensurabilità: dato che non esiste una base osservativa trans-teorica,
nemmeno esiste un terreno “oggettivo” che possa fungere da confronto, da unità di “misura comune” fra
teorie concorrenti. L’avvento di un nuovo paradigma non cambia soltanto il modo di osservare e pensare,
cambia la realtà stessa; passando dall’universo tolemaico a quello copernicano, il Sole da pianeta si trasforma
in stella, la Luna da pianeta a satellite. “Sebbene il mondo non cambi per un mutamento di paradigma, lo
scienziato si trova poi a lavorare in un mondo differente” (Struttura). Mentre Kuhn tenderà a restringere la
portata dell’incommensurabilità, limitandola all’indagine dello storico, l’anarchismo di Feyerabend ne trarrà
le implicazioni più radicali, fino a rimettere in discussione la fede “ingenua” nella scienza come incarnazione
della verità. Non esistendo criteri “razionali” per giudicare una teoria migliore di un’altra, un gruppo di
pressione, un brain trust fornito di adeguate risorse finanziarie, potrebbe ristabilire l’autorità del pensiero di
Aristotele.





L’incommensurabilità finiva così per apparire un cedimento al relativismo e una pericolosa caduta
nell’irrazionalismo. Nel 1994, un anno prima della morte, Popper raccolse una serie di suoi saggi sotto il
titolo Il mito della cornice (Il Mulino, 1995); all’epistemologo delle “congetture e confutazioni” l’idea che
non fosse possibile un confronto critico fra teorie e culture appariva un “mito immorale”, una rinuncia
all’atteggiamento etico-politico che è all’origine della civiltà occidentale. Solo la razionalità del dialogo
libero e critico di matrice socratica consente di liberarci dalle prigioni intellettuali e di uscire dalla caverna
dei nostri idola: diventando consapevoli dei reciproci pre-giudizi e riconoscendo gli errori, possiamo
intraprendere il percorso che conduce alla convinzione reciproca, al vincere insieme, e approssimarci a una
verità mai definitiva. Hilary Putnam in Mente, linguaggio e realtà (1975, Adelphi, 1987) sosteneva che
l’incommensurabilità si scontra con la “convergenza” scientifica, con il fatto cioè che una teoria possa fornire
una spiegazione approssimata di un fenomeno del quale una teoria successiva fornirà una spiegazione
migliore. “Il realismo è l’unica filosofia che non trasforma il successo della scienza in un miracolo”;
nell’anima pragmatista di Putnam, le idee sono anche una guida per l’azione, la loro correttezza è misurata
dalla capacità di promuovere un intervento efficace sulla realtà. Il mondo non cambia passando dalla
dinamica newtoniana a quella relativistica, anche se la definizione di energia si è modificata; l’elettrone di
Bohr si riferiva in modo approssimato allo stesso ente di cui parlano le più sofisticate teorie contemporanee e
uno scienziato del Settecento capirebbe cosa si intende oggi con il termine elettricità. Esistono termini
“trans-teorici”, che conservano il loro significato nel progredire della scienza: un significato spesso fissato in
modo instabile, dalla tessitura aperta, sempre meglio definito nel succedersi delle teorie.

Anche Kuhn – lo attestano già i saggi raccolti in Dogma contro critica – compie il passaggio dal lessico della
psicologia, predominante nella Struttura, a quello della linguistica, forse anche per la vicinanza a Noam
Chomsky al Mit di Boston, dove Kuhn insegna dal 1979. Il mutamento di paradigma equivale alla
trasformazione del “lessico strutturato” – secondo la formula adottata nella Pluralità dei mondi – condiviso
all’interno della comunità scientifica, cioè delle modalità di classificare gli oggetti, della tassonomia che li
distribuisce in tipi. L’apprendimento di un lessico fornisce un’ontologia, veicola la comprensione del mondo,
in quanto consente di cogliere le relazioni, le somiglianze e le differenze che un termine intrattiene con gli
altri. Riconoscere un esemplare di cigno come appartenente a un tipo equivale a saperlo distinguere da altri
animali simili, senza dover necessariamente conoscere le caratteristiche proprie dei membri di quel tipo
(come chiedeva la logica a partire da Aristotele). Dato che ogni lingua opera ripartizioni diverse dei tipi e
degli oggetti, esiste una pluralità di mondi possibili che risultano parzialmente incommensurabili; ma questo
non è un ostacolo insormontabile alla comunicazione e alla comprensione. Ispirandosi a studi di psicologia
cognitiva, riguardanti in particolare lo sviluppo della percezione categoriale nell’infanzia, Kuhn sostiene che
la struttura della mente umana ha basi neurologiche innate; gli uomini, in altri termini, condividono capacità
flessibili per l’acquisizione di concetti, i loro cervelli sono pre-programmati per vedere il mondo ordinato in
tipi. Quel che cambia con l’avvento di un nuovo paradigma sono le categorie tassonomiche che tracciano
l’ontologia della comunità: la Terra, il Sole e la Luna entrano in nuove relazioni dopo Copernico, la caduta
dei gravi entra in nuovi insiemi di fenomeni dopo Galileo. Se i paradigmi in quanto lessici strutturati
forniscono i filtri, gli a priori fallibili della conoscenza (Kuhn si definiva “un kantiano con categorie
mobili”), l’incommensurabilità non è più conseguenza dei modi diversi di percepire il mondo, ma
dell’adozione di differenti vocabolari concettuali. In tal senso, Kuhn giudica opportuno, dopo la lettura di
Parola e oggetto di Quine, sostituire “incommensurabilità” con “intraducibilità”.

L’assenza di un lessico comune assume rilevanza soprattutto nella prospettiva dello storico della scienza,
poiché è solo a distanza che un mutamento di paradigma appare come una rottura radicale. Per gli attori del
dibattito scientifico invece, i cambiamenti sono solo parziali e non tali da impedire la comunicazione; al fine
di garantire una comprensione progressiva dell’avventura scientifica, è preferibile che la formazione dei
ricercatori si affidi a una narrazione “presentista” che proietti sul passato i problemi dell’oggi. Gaston
Bachelard (e dopo di lui Georges Canguilhem) teorizzava il carattere “ricorrente” della storia delle scienze: è
il presente a illuminare il passato, è la conoscenza attuale a formulare il giudizio che consente di
comprendere come la verità si sia aperta la strada varcando ostacoli e cumuli di errori. Ma per Kuhn non è
corretto interpretare il passato sulla base della verità del presente perché i criteri per valutare le credenze sono



pur sempre quelli condivisi da una comunità epistemica: il relativismo non implica la rinuncia a una verità
“assoluta”, quanto l’impossibilità di esprimerla al di fuori del contesto di un paradigma. Kuhn ha sempre
ritenuto problematica la teoria della verità come corrispondenza con la realtà e l’idea stessa che
l’approssimazione ad essa (come in Popper e Bachelard) sia l’obiettivo della ricerca; lo storico deve limitarsi
a indicare a partire da quali concezioni muove la ricerca e non dove si sta dirigendo. Per il “kantismo post-
darwiniano” di Kuhn, la cosa in sé resta inconoscibile: il progresso non è un’evoluzione in cui, come voleva
Popper, la competizione seleziona le ipotesi migliori. La prospettiva di Kuhn appare contemporanea della
teoria degli equilibri punteggiati: sviluppo scientifico ed evoluzione biologica condividono lo stesso modello,
periodi di stabilità interrotti da brusche rotture, secondo uno schema di ramificazione ad albero, dove
l’aspetto rilevante non è il processo di mutazione, ma quello di speciazione. Gli episodi rivoluzionari sono
associati a un incremento delle specializzazioni nella scienza, a una frammentazione che consente
d’interpretare i fatti secondo una grana via via più fine, con il rischio però di rinchiudersi in nicchie sempre
più isolate.

L’unico modo per lo storico di affrontare l’ostacolo dell’incommensurabilità è assumere un atteggiamento
analogo a quello dell’etnografo: per comprendere credenze, abitudini e comportamenti di una popolazione
estranea, il primo passo consiste nell’apprenderne la struttura lessicale. Solo diventando bilingui si può
accedere al sistema con cui l’Altro ha reso “coerente” la realtà, cioè l’ha tenuta insieme, e le ha dato una
struttura intelligibile. François Jullien, che del confronto fra la lingua/pensiero della Cina e quella
dell’Occidente ha fatto tema di ampia riflessione, ha ricordato più volte che il dialogo può svolgersi soltanto
nel tra aperto dal confronto: la traduzione deve essere la lingua del mondo per poter attivare le risorse delle
diverse lingue-pensieri. In un libro recente, L’incommensurable (L’Observatoir, 2002), Jullien rileva che ogni
incontro con l’altro, si tratti di una cultura, di un essere umano o di una lingua, implica forzatamente una
dimensione incommensurabile. Già l’esperienza quotidiana dello sguardo dell’Altro suscita una vertigine che
incrina la banalità ripetitiva del quotidiano, apre all’inaudito che sconvolge la normalità, va oltre la “comune
misura” a cui vorremmo riportare ogni cosa. Siamo eredi del mito di un’unità culturale originaria a cui
sarebbe seguita la diversificazione: la maledizione divina ha punito la presunzione umana facendo sorgere la
proliferazione babelica delle lingue. Ma Babele è in realtà l’opportunità del pensiero, ricorda Jullien: la bio-
diversità delle lingue e dei pensieri non è un ostacolo alla comprensione reciproca, è anzi la nostra grande
risorsa, ci libera dalla prigionia di una verità particolare che si vorrebbe esclusiva.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





