DOPPIOZERO

Severino, laveritaelaforza

Massimo Dona
3 Luglio 2025

Che lafilosofia abbia sempre avuto a cuore il problemadella‘veritd é addirittura banale da ricordare; meno
banale e invece impegnarsi arendere ragione di un tale assunto.

D’ dtro canto, perchéi filosofi sono sempre stati ossessionati dal problema della verita (anche la dove si sono
impegnati a mostrare la sua— della verita— impossibilita, come sarebbe successo, soprattutto a partire dalla
modernita)?

Guardando a modo in cui la verita e stata per 1o piu pensata, nel corso della storia dellafilosofia, larisposta
sembravenire quasi dasé. Si, perché lafilosofia ha quasi sempre pensato la verita come “incontrovertibilia”
(almeno a partire da Aristotele); certo, con qualche illustre eccezione, ameno a partire dalla sofistica e dallo
scetticismo antichi, e ancora nel pensiero contemporaneo, gquanto meno a partire da Nietzsche, sino
al’impors di un generico e scanzonato ‘fallibilismo’ alla Popper.

Diciamolo con chiarezza: sei filosofi hanno avuto a cuore la verita concepita come “incontrovertibilita’, cio
non puo che avere unaragione. Ed € la seguente: il fatto che tutte le convinzioni che facciamo nostre nel
corso dell’ esistenza, sono — proprio in quanto “opinioni” — costitutivamente opinabili. E dungue rimangono
avvolte da unaineliminabile e spesso dolorosa aura di incertezza; che ci obbligaad imporle agli altri per il
tramite di una semplice provadi forza. In quanto tutte ‘discutibili’, infatti, le opinioni comuni sembrano non
potersi che affidare alla capacita dimostrata dal 1oro sostenitore di imporle agli atri “conlaforza’; invirtu di
unalotta che lo veda infine vincitore. In questo senso ‘ polemos’ (guerra, opposizione) € padre di tutte le cose.

Insomma, le convinzioni devono in qualche modo ‘far fuori’ (0 mettere fuori gioco’) il *dissenso’; ed esibire
le prove della sua sconfitta. Una sconfitta che, evidentemente, dovra essere quanto piu possibile radicale; in
modo che il perdente non possa rialzare troppo presto o troppo facilmente latesta.

Ecco perchéil trionfo ideale (ottenuto a scapito delle opinioni diverse) non poteva che fondarsi su una
dimostrazione in grado di rendere evidente la semplice impossibilita di contrapporsi all’ opinione trionfante.
Le opinioni diverse vengono cioe messe fuori gioco, e nellaforma pit potente, solo ladove si riescaa
dedtituirle in partenza. Dove s riesca cioe a mostrare che non riescono neppure a contrapporsi alatesi
trionfante.

In quanto sarebbe la semplice volonta di contrap-porsi alla medesima a destinarle all’inconsistenza. Ad
implicareil loro rimanere di fatto fedeli alla convinzione di cui avrebbero voluto costituire la piu radicale
negazione.

Questa, la struttura del pre-potente meccanismo elenctico messo in opera da Aristotele nel quarto libro della
Metafisica e radicalizzato da Emanuele Severino nella*® Struttura originaria’. Al bando ogni incertezza, ogni
libertadi opinione, a bando ogni arbitrarieta concettuale; il “vero” sembra non lasciare spazio acuno

all’ errore, impossibilitato addirittura a costituirsi.

Lalotta contro la negazione sarebbe cioe originariamente vinta dal “vero”; che proprio per questo avrebbe
assunto il volto dell’ incontrovertibilita.


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/severino-la-verita-e-la-forza
https://test.doppiozero.com/massimo-dona

Certo, non pochi sono i filosofi che hanno provato a concepireil “vero” in altri modi; vuoi come aletheia,
vuoi intermini di ‘evento’, per non parlare di quelli che avrebbero provato a concepirlo come ‘ processo’, 0
addirittura come ‘ contraddizione' . Ma adominare, lungo la storia della metafisica occidentale, € stato il
“vero” concepito nellaforma dell’incontrovertibilita; concepito cioé come qual cosa che non pud mai venire
negato. E che per questo “sta’; ossia, rimane stabile a prescindere dalle dinamiche storiche, dai processi
sociali, dalle promesse dellareligione; insomma, dai meccanismi sottesi agli imprevisti del divenire.

D’ altronde, solo in quanto ‘stabile’, un tale “vero” sarebbe stato in grado di normare ogni formadel diventar
altro. Sancendo, ad esempio, come accade in Emanuele Severino, che nessun modo del divenire possa mai
far non essere quel che e (o far essere quel che non €).

Da cui la connessione, ribadita e radicalizzata da Severino, tra‘ veritd e ‘salvezza .

L e cose tutte sarebbero ‘salve’ dall’ annichilimento cui sembra vocato a destinarle un certo modo di intendere
il divenire (declinato in termini ontologici) — che avrebbe contaminato I’ intero Occidente con il germe del
“nichilismo”. Ossia, con la convinzione relativa alla possibilita dell’impossibile: secondo cui I’ essere
sarebbe identico al nulla.

Contali problemi si confronta, dimostrando un’ ammirevole acribia speculativa, un importante volume edito
da Feltrinelli e capace di fare seriamente e lucidamente i conti con la prospettiva ultra-metafisica di

Emanuel e Severino; un volume intitolato, molto semplicemente, Emanuele Severino, e uscito da poco afirma
di Leonardo Messinese. Docente di filosofia teoretica presso la Lateranense a Roma, quest’ ultimo daanni si
confronta con il filosofo bresciano. E lo fa con grande rigore e passione sincera, cercando, nei modi piu
diversi, di mostrare la conciliabilitatrail monumentale sistema severiniano e lafede cristiana

Secondo Messinese (che e un religioso, merita precisare), sembrainfatti esservi una qualche continuitatrala
speranza di salvezza propriadellafede cristianaeil tramonto dell’ isolamento dellaterraimplicato dalla
Struttura Originaria, soprattutto in rapporto alla complessa relazione che tiene insieme apparire infinito e
apparire finito. Una continuita che non inficia comungue, almeno dal punto di vistadel docente della
Lateranense, la potenza della criticarivolta da Severino al Cristianesimo e alle stesse sue iniziali aperture
rispetto a quest’ ultimo.

Ma, soprattutto, Messinese si impegna ad indicare quelli che sarebbero stati da lui individuati come possibili
ulteriori sviluppi del discorso severiniano; anzitutto in relazione alanon facile istituzione di una dimensione
veritativa“ distinta dalla verita nellaforma dell’ incontrovertibile, senza tuttavia cadere nella non veritaintesa
come negazione intrinseca della verita’ (p. 253). Insomma, il nostro tenta di “ pensare |’ esistenza umanain
termini tali che le si possariconoscereil suo specifico ‘essere nellaveritd, il quale si distingue certamente
dalla dimensione della verita incontrovertibile, ma senza costituirsi secondo un rapporto di opposizione
contraria” (p. 259).

Messinese vorrebbe ciog istituire “un ambito conoscitivo intermedio (metaxy), distinto qualitativamente da
guello della veritaincontrovertibile e da quello dell’ errore” (p. 259).

Missione alquanto ardua, per non dire impossibile, quest’ ultima, nella misurain cui, accettate |e premesse del
discorso severiniano, nessuno spazio viene di fatto concesso a essenti che non siano immediate espressioni
della struttura originaria, ossia dellainamovibile non contraddittorieta e della conseguente eternita

dell’ essente in quanto essente.

Anche perché, se ogni essente corrisponde atale incontrovertibile verita, € evidente che nulla potremo mai
determinare che non sia gia da sempre inscritto nel paesaggio originario costituito dagli eterni astri delle
eterne costellazioni dell’ essere.

Insomma, se laverita e laveritadel tutto, non puo esservi un “essere nella verita’ che si distingua “dalla
dimensione della veritaincontrovertibile” (p. 259).


https://www.feltrinellieditore.it/opera/emanuele-severino/

Altraimportante implicazione del discorso severiniano € infatti I’inscindibile relazione tra verita e “totalitd’.

Emanuele Severino

Feltrinelli

Si, perché, se s e nellaverita, nessuno “ specifico essere nella veritd’ potra mai mostrarsi difforme dal dettato
del Destino (della struttura originaria della veritd). E dunque nessun essere umano potramai “fare” davvero
qualcosa; cioe, decidere ‘liberamente’ il corso degli eventi. Interferendo “in qualche modo” con il destinale
oltrepassamento che |’ essere sembra aver gia da sempre ‘deciso’ (per dir cosi — stante che nessun soggetto, in
veritd, neppure I’ essere inteso come soggetto di una decisione, “decide”, nell’ ottica severiniana; matutto &
gia da sempre deciso dal suo stesso e semplicissimo essere quel che ), affidandolo a un incessante
sopraggiungimento valevole quale espressione del fondamentale compito di togliere la contraddizione C
(ossia, la contraddizione tral’ apparire solo formale dellatotalita e il suo concreto apparire anche



contenutistico, concepibile solo alivello dell’ apparire infinito).

Compito, quest’ ultimo, implicato da una Gioia (daintendersi come orizzonte dell’ apparire infinito e concreto
del tutto) che nel processo ‘glorioso’ del divenire avrebbe appunto la propria pit adeguata manifestazione...
per quanto irrimediabilmente affidata al’ ordine del primae del poi.

Resta dunque difficile credere che o svolgimento dell’ apparire finito in quanto eterna manifestazione finita
dell’ apparire infinito possa venire inteso come un progressivo avvicinamento a quest’ ultimo. Infatti, se,
come dice bene Severino, e come ribadisce giustamente Messinese, I’ oltrepassamento della contraddizione C
non “pud mai risolversi totalmente” (p. 217), aloral’ apparire infinito non puo certo venire concepito come
unametaallaqualeci si possa/debba progressivamente avvicinare. Quello di in-finito e infatti un concetto
negativo; che non indica una meta determinata rispetto a cui ci S possa ritenere pitl 0 meno vicini.

Insomma, I’infinito non indicauna“misura’ (e dunque la distanza da esso non € mai determinatamente
misurabile).

D’ altronde, € lo stesso Severino ariconoscere chel’infinito non lo si pud concepire come “altro”
dall’ apparire finito del Tutto. Solo un “determinato” potendo infatti definirsi altro da un altro determinato;
solo un finito puo dirsi altro da un altro finito.

Severino tenta comungue unavia d’ uscita prendendo in prestito da Freud il concetto di “inconscio”; del quale
pero Freud, adifferenzadi Severino, coglie tuttalaradicale paradossalita. Non a caso il medico viennese, in
Teoria psicoanalica, avrebbe scritto che ogni atto psichico e inconscio. Negando che vi siano atti psichici
consci distinti (altri) da quelli inconsci.

Mentre il filosofo bresciano finisce per intendere questo inconscio addirittura come un ‘luogo’ — precisa
infatti Messinese: “comeil Luogo in cui appare il senso massimamente concreto dell’ esser sé dell’ essente”
(p. 220). Che, come ogni luogo, dovrebbe potersi lasciar determinare.

E poi vaanche rilevato come questo “infinito Tutto concreto” non possa mai sopraggiungere “in carne ed
ossa’ nelladimensione finita; altrimenti il finito si farebbe altro da sé. 11 tutto, infatti — come rilevalo stesso
Messinese —, “non entra (mai) totalmente nell’ apparire” (p. 103), almeno nell’ accezione contenutistica del
termine.

E se é cosi, come s faa sostenere (chiederel tanto a Severino quanto a Messinese) che “|’ apparire attuale
sarebbe unatotalita finita che va accrescendosi, la cui differenza rispetto allatotalitainfinita andrebbe
assottigliandosi, pur essendo di carattere strutturale” (p. 104)? Ciog, come s faadire che tale differenzava
assottigliandosi? Affinché lo si possa dire, dovrebbe infatti esservi, oltre lafinitezza dell’ apparire destinato a
progressivo ‘oltrepassamento’, un “altro” anch’ esso misurabile, e dunque finito, concepibile come meta
rispetto alla quale qualcosa come un “progressivo avvicinamento”, e dunque la progressiva diminuzione della
distanza dallamedesima si lasciassero in qualche modo misurare.

Il fatto & che I’infinito non ha misura: e dungue € costitutivamente impossibile misurareil livello di
avvicinamento al medesimo.

Il problema é quindi costituito dal fatto che “lafinitezza’ costitutiva dell’ umano viene concepita da Severino
come un limite da superare (al modo dei limiti interni allafinitezza). Ossia, come “un finito”, piuttosto che
come “il finito”. Per questo I’infinito viene di fatto concepito come un oltre-altro cui ci si dovrebbe
avvicinare, per salvare lafinitezza dalla propriairrimediabile finitezza.

Ma la domanda cui né Severino né Messinese rispondono &: perché mai dovremmo porre rimedio alla
finitezza?



Quas s trattasse di una malattia; come se la finitezza andasse curata. Perché mai, stante quella che tanto
secondo Severino quanto secondo Messinese € la sua gia da sempre risolta eternita, o verita, in rapporto
al’intero?

E poi: ha davvero senso continuare a parlare di “intero”, ossiadi totalita, continuando atrattare I’ infinito
come un finito, sempre e comunque misurabile, e dunque come una quantita?

E ancora: setutto e eterno, 0 meglio, se € eterno ogni essente, che senso ha porsi il problema della salvezza di
cio che, in quanto eterno, non puo certo aver bisogno di essere salvato, e dunque non puo che rimanere cosi
come e (anche |a dove appaia come persuasione erronea, dunque — stante che I’ errore in quanto tale &
impossibile, solo di persuasione erronea si puo parlare, infatti, secondo Severino... non di contraddizione,
dunque, ma del contraddirsi)?

Infine, porrei a Severino e aMessinese un’ ultima questione: a cosa pud mai alludere I’ esistenza eterna, se
non all’ eterno oltrepassamento della non soluzione della contraddizione C? Che mai potra riconoscere e
testimoniare la propria soluzione, se non facendosi in quanto tale “apparire infinito” nellaformadi un esser-
altro — e dunque mai.

Stante che I’ apparire infinito non € uno stato di cose; e non indica nulladi positivo, ossia, di positivamente
‘altro’ dall’ apparire finito. E cheil non esser quel che &, da parte dell’ apparire finito, ossiail suo esser in
verita“in-finito”, & detto (ala perfezione) proprio e solo dal suo non poter palesare mai la definitiva

risoluzione della contraddizione.

Senza che vi sia bisogno di ipotizzare improbabili paradisi allaluce dei quali possa palesarsi il concetto
concreto dell’ astratto, e dunque il senso di un’ eternita certamente non riducibile atale infinito
oltrepassamento.

Se continuiamo atenere vivo gquesto spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




