
 

Vie di fuga? 
Felice Cimatti
9 Luglio 2025

“C’è un che di terrificante”, così si apre la vicenda descritta dal critico d’arte e curatore Nadim Samman nel
libro Criptopoetica. L’arte nell’era del tecnocene (Luiss University Press 2025), “nell’idea che non possiamo
più esistere al di fuori del nostro guscio, della nostra cella – che vi siamo rinchiusi per sempre” (p. 27). Non è
esagerato sostenere che la filosofia cominci con questa scoperta, quella che Platone descrive nel settimo libro
della Repubblica. Socrate chiede al suo interlocutore Glaucone di immaginare che “dentro una dimora
sotterranea a forma di caverna, con l’entrata aperta alla luce […] degli uomini che vi stiano dentro fin da
fanciulli […]. Alta e lontana brilli alle loro spalle la luce di un fuoco e tra il fuoco e i prigionieri corra rialzata
una strada. Lungo questa […] un muricciolo, come quegli schermi che i burattinai pongono davanti alle
persone per mostrare al di sopra di essi i burattini. […] Immagina di vedere uomini che portano lungo il
muricciolo oggetti di ogni sorta sporgenti dal margine, e statue e altre figure di pietra e di legno […]” (
Repubblica, VII, 514). Per i prigionieri nella grotta le ombre che vedranno proiettate sulla parete della grotta
coincidono con la realtà del mondo: “se quei prigionieri potessero conversare fra loro”, chiede infine Socrate,
prenderebbero infatti “le loro visioni” per degli “oggetti reali”.

Il punto più rilevante è che i prigionieri sono prigionieri soprattutto perché non sanno di essere prigionieri, e
per questo scambiano le ombre per realtà; in altri termini, essere prigioniero significa non sapere che la
prigione non coincide con il mondo, ossia che esiste un fuori. È questo il punto di partenza di Samman, che
come tutti non è mai uscito da quel mondo di ombre eppure non smette di immaginare una via di fuga. La

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/vie-di-fuga-0
https://test.doppiozero.com/felice-cimatti
https://luissuniversitypress.it/pubblicazioni/criptopoetica-arte-nella-era-del-tecnocene-libri-luiss-university-press/?srsltid=AfmBOoqjBAwKjF8NH9BUjECnuK2Uy7TA1PRLCb0VLpYpged9gMdg-gjZ


caverna di Platone è quello che lo stesso Samman chiama “Tecnocene”, da intendere come “l’incombente
presenza della tecnologia in ogni anfratto della vita (e della morte) nel soggetto” (p. 23) umano. Per Platone
come per Samman la posta in gioco è immaginare un modo, ammesso che ne esista uno, per uscire dal
“guscio” dentro cui si svolgono le nostre esistenze, un guscio da cui è tanto più difficile uscire quanto più
non ci accorgiamo della sua esistenza: “in quest’epoca di tecno-sepoltura, nella quale la soggettività e
l’agency politica si ritrovano soffocate da strati e strati di infrastrutture” la funzione dell’arte consisterebbe
propriamente nel tentativo di “aprire il guscio, o la cripta, e così rivolgersi al nocciolo che racchiude” (p. 28)
avendo come obiettivo finale “il recupero di un essere umano libero” (p. 43). In questo senso va inteso il
titolo del libro, Criptopoetica, come un’arte (una poetica appunto) della cripta, del guscio, della caverna
platonica in definitiva. Fare arte della condizione di prigionieri, come si può vedere in Cockpit (2014) di Jon
Rafman che “colloca un computer dentro a un armadio da ufficio e invita gli spettatori a entrarvi per guardare
Mainsqueeze (2014), un montaggio di filmati fetish tratti dai più oscuri recessi del web” (p. 47).

Se siamo sempre in quel guscio, se di fatto coincidiamo con quel guscio (in questo senso l’hikikomori
rappresenta la figura emblematica del tecnocene), ci sono tre possibili percorsi di ‘liberazione’ che la
criptopoetica può esplorare: “il primo riguarda l’essere rinchiusi: la sepoltura o la tumulazione in una tomba
tecnologica, e gli sforzi necessari a sfuggirvi. Il secondo esplora le risposte affettive alla sensazione di essere
intellettualmente esclusi dall’onnipresenza dei prodotti industriali e di consumo – la condizione di chi non è
né archeologo né tombarolo a tutti gli effetti. Il terzo propone un’indagine anatomica degli strani effetti
associati alla confusione fra interno ed esterno, chiuso e aperto – prospettive oblique legate alla condizione di
reclusione” (p. 21). Si può fare arte dello stare nella prigione tecnocenica; del mondo ‘esterno’ da cui siamo
esclusi; degli effetti che produce la condizione di reclusione. Per Samman non è possibile uscire dal
tecnocene, perché noi stessi siamo propriamente creature tecnoceniche, nel senso che non possiamo vivere



senza la sovrastruttura tecnologica che ci rende propriamente umani. In questo senso se Platone “credeva che
i prigionieri infine potessero rivolgersi al sole e osservare le vere ‘forme’ della realtà e, quindi, liberare
l’intelletto dalle sue catene, nel Tecnocene le cose stanno in maniera diversa. In linea col profluvio di scatole
nere che definisce questo periodo […] si possono leggerne solo i margini, e scandagliare una dimensione
mediale alla ricerca di un indizio sul corpo occulto” (p. 87).

In effetti la prospettiva della Criptopoetica non è quella di una impraticabile uscita dal tecnocene, piuttosto
una operazione interna allo stesso tecnocene per “rendere l’inaccessibile” cioè appunto il suo segreto
algoritmico ed economico almeno “virtualmente presente” (p. 119), affinché il prigioniero sappia almeno di
essere rinchiuso in una prigione. Il mistero al cuore del tecnocene è inaccessibile (semplicemente perché non
esiste, l’algoritmo è diffuso e impersonale, senza centro come vuole la definizione scolastica di Dio che apre
il libro: Deus est sphera cuius centrum ubique circumferentia nusquam; se al posto del nome “Deus”
mettiamo “Tecnocene” abbiamo una descrizione piuttosto accurata del nostro tempo), tuttavia l’arte – è
questa l’ottimistica ipotesi di Criptopoetica – ci permette di stare “sempre sia dentro sia fuori” (p. 54) dello
stesso tecnocene.

Allo stesso tempo il mito che guida tutto il libro di Samman è quello di Orfeo e Euridice: Orfeo, famoso
cantore, perde l’amatissima Euridice a causa del morso di un serpente. Disperato, scende nell'Ade per
supplicare gli dei di restituirgliela, commuovendoli con la sua musica irresistibile. Ottiene così la
straordinaria concessione di riportare Euridice sulla terra, nel mondo dei vivi, ma a una condizione: non



dovrà mai voltarsi a guardarla finché non saranno entrambi alla luce del sole. Orfeo, tradito dalla sua stessa
ansia e preoccupazione, non riesce a rispettare la condizione e si volta prima di essere uscito dagli inferi, e
così perde Euridice per sempre. L’arte prova a farci uscire dalla cripta, ma non può non fallire, e fallisce
proprio perché cerca di mostrare quello che non si può mostrare, il vuoto che è al centro del tecnocene. Come
scrive lo stesso Samman, “Orfeo non seppe resistere e si girò a guardare. In quel momento Ade relegò
Euridice di nuovo nei più profondi recessi degli inferi, per sempre. A mio avviso, la natura specifica di tale
errore è stato un ritorno alla materialità nel momento in cui, al contrario, avrebbe dovuto lasciare quello
stesso luogo per un regno superiore. Poiché, un elemento chiave nella catabasi iniziatica che non dobbiamo
dimenticare è che dovrebbe costituire un moto d’ascesa o un’elevazione della persona (o, se usiamo il
linguaggio classico, dell’anima). Orfeo, voltandosi, ri-afferma una discesa (caduta) che elimina qualsivoglia
elevazione (in particolare per Euridice, il suo doppio). Un errore che equivale a ucciderla” (p. 47). Ma in che
senso, allora, la criptopoetica può rappresentare una salvezza per chi è imprigionato nella bolla del
tecnocene?

È intorno a questa contraddizione – una salvezza che si trasforma in una condanna senz’appello – che
ruotano i tanti esempi di criptoarte descritti e commentati da Samman, che tanto più si affannano a mostrare
al prigioniero la sua condizione di recluso tanto meno sono però capaci di liberarlo da quella stessa
condizione di reclusione. Il punto è che l’idea di “arte” discussa in Criptopoetica è quella di un’arte
paradossalmente molto poco ‘artistica’: in effetti quasi tutti questi lavori sono del tutto incomprensibili se
non accompagnati da lunghe, e spesso cervellotiche, spiegazioni. Sono lavori da leggere, forse, non certo da
vedere o ascoltare. Si tratta in effetti di lavori, video, performance che non ‘parlano’ da soli, che senza il
commento del curatore rimarrebbero muti, estranei se non addirittura ostili. E così Samman, forse contro le
sue stesse intenzioni, finisce per dare ragione a Platone che condanna l’arte perché “è lungi dal vero” (
Repubblica, X, 598), ossia, nei termini di Samman, non riesce a farci vedere il segreto nascosto al centro
della cripta in cui siamo rinchiusi: quello che può proporsi di essere, al massimo è “una forma di dis-
chiusura, che così ri-centra la posizione del soggetto in un panorama criptato e interconnesso” (p. 33). Non si
tratta di uscire dalla cripta tecnocenica, appunto, ma di starci dentro in modo consapevole. Ma davvero
dobbiamo dare ragione a Platone? L’arte non può essere più ambiziosa?

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





