
 

Alla guerra in nome di Godot 
Davide Carnevali
21 Luglio 2025

Quando a gennaio ho cominciato questa rubrica, avevo in mente di tracciare un piccolo compendio di storia
del teatro occidentale che andasse dalle origini a oggi. Ponendo il punto di partenza nella tragedia greca, più
per convenzione che per convinzione, volevo seguire un ordine cronologico che avrebbe portato, epoca dopo
epoca, a costruirsi un’idea di quel che è stata la teatralità negli ultimi due millenni e mezzo. Ma poi, nel giro
di poco tempo, mi sono accorto che era impossibile: nel mondo accadevano cose che entravano in risonanza
con quello che stavo scrivendo, e questo mi forzava a trattare argomenti imprevisti, a saltare le tappe, con
un’urgenza prima non pensata. Insomma: l’attualità si faceva largo nella storia e richiamava la storia (anche
quella del teatro) all’attualità. Forse è più utile così – mi sono detto; forse è più interessante lasciare che, di
volta in volta, ogni piccolo frammento di presente presenti la sua questione, senza costruire per forza una
linea cronologica. La cronologia è la spina dorsale della storia; ma chi dice che abbiamo bisogno di una
storia, per parlare di qualcosa? Anzi: forse per parlare di certe cose occorre innanzitutto rinunciare a metterle
una in fila all’altra, e lasciare che emergano in superficie proprio nella loro impossibilità di strutturarsi e
formalizzarsi.

Probabilmente nessuno meglio di Samuel Beckett ha saputo restituire nella sua scrittura la complessità e la
tragicità di questo abbandono della storia; che nell’autore irlandese è coinciso con una progressiva erosione
della forma drammatica e di tutte le categorie da essa dipendenti: quella di azione, di personaggio, di dialogo.
E, proprio per questo, probabilmente nessuno più di Beckett è riuscito a ritrarre così fedelmente lo spirito
dell’epoca in cui ha vissuto: la sua opera, all’apparenza astratta e senza tempo, è invece carica di attualità.
Un’attualità che assume paradossalmente un carattere universale, come se piccoli fatti quotidiani,
all’apparenza insignificanti, condensassero l’intera essenza della storia umana; con personaggi che prendono
coscienza di non avere un futuro e si afferrano a un passato che scappa loro dalle mani, trovandosi così
condannati a un eterno presente. Martin Esslin, in un celebre saggio, lo inseriva nel novero del teatro
dell’assurdo in voga negli anni ’50 e ‘60, inquadrandolo in una definizione che però mal gli si addice.
Etimologicamente, assurda è la voce “che si allontana dal suono comune”; ma io ho la sensazione che la
voce di Beckett sia perfettamente intonata ai suoi tempi, che sono tempi in cui la metanarrazione del
progresso perde la sua valenza positiva, e di conseguenza la storia mette in dubbio il senso del suo avanzare.
Tempi in cui il pianeta si è portato sull’orlo dell’autodistruzione ed è rimasto lì, a guardare il baratro. Tempi
in cui è impossibile credere di vivere nel migliore dei mondi possibili, perché coloro che vivono nel mondo
sono i sopravvissuti a un qualcosa di imprevisto, che ha fatto saltare le tappe della storia e ha messo in luce
un’urgenza prima non pensata; e cioè due guerre mondiali.

Ho visto molte messe in scena del Godot in questi anni, ma nessuna più illuminante di quella di Theodoros
Terzopoulos, prodotta un paio di anni fa da ERT e Teatro di Napoli. Il regista greco dipinge biblicamente
questo Dio assente – il nome Godot è la storpiatura francesizzata dell’inglese God – come il dio degli
eserciti. Vladimir ed Estragon, i due protagonisti che aspettano invano, sono braccianti che hanno perso tutto;
Pozzo è il capitalista che ha speculato sulle spalle di chi è stato in trincea, cioè Lucky: un essere più bestiale
che umano, tenuto al guinzaglio, comandato a bacchetta e incapace di elaborare un discorso coerente non
perché stupido, ma perché traumatizzato. In quel suo monologo disarticolato – quel flusso di parole che ci
ricorda che Beckett, all’inizio della sua carriera, ha lavorato fianco a fianco con quell’altro genio dublinese
decostruttore di storie che è stato James Joyce – ricorre tre volte un toponimo: “Normandia”. Pozzo gli

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/alla-guerra-in-nome-di-godot
https://test.doppiozero.com/davide-carnevali


impartisce ordini con il piglio di un generale. Il cappello che l’attore porta in testa è un elmetto militare.
Tutto è chiaro: Lucky è un reduce di guerra che ha fatto lo sbarco e non ha parole per quello che ha visto. Ora
a molti verrà in mente la sequenza iniziale di Salvate il soldato Ryan, in cui Spielberg, per interminabili
minuti, affida alle immagini e al suono il compito di portarci in quel luogo di cui abbiamo tutte e tutti sentito
parlare, ma di cui nessuno di noi ha fatto esperienza. Beckett, quarant’anni prima, si poneva lo stesso
problema: come trasmettere un’esperienza, se il linguaggio non sopporta il peso di tanto reale? Quel che però
il linguaggio può ancora fare – si risponde il nostro – è mostrare questa incapacità di descrivere ciò che è
accaduto. Così, se il regista statunitense eliminava la parola, in Beckett la parola deve restare; ma resta
proprio per ammettere la sua insufficienza, per meglio affermare la sua propria sparizione. Diviene in
sostanza quella «letteratura alle porte di un mondo senza letteratura, di cui tuttavia – questo lo dice qualche
anno dopo Roland Barthes – chi scrive ha il compito di testimoniare». Come si può descrivere una cosa così
tremenda come l’annichilamento dell’essere umano da parte dell’essere umano? Eppure, di tutto ciò non
possiamo non parlare! Le opere di Beckett si muovono tutte nell’ombra di questo paradosso tragico, che getta
una luce oscura sull’intera ontologia occidentale nel momento in cui può essere riformulato nel modo
seguente: come dire l’indicibile?

E da qui il miracolo: proprio da questo indicibile scaturisce il teatro di Beckett, che altro non è se non
un’esplorazione disperata delle possibilità che restano al linguaggio. Questo si incanala in un flusso
monologico personale e personalissimo, come in Giorni felici o in Non Io; si spezzetta in frammenti e residui
in L’ultimo nastro di Krapp; si riduce a descrizione fallita in Finale di partita; si fa tutto questo e altro ancora
in Aspettando Godot, in cui il parlare è soprattutto chiacchiera, chiacchiericcio insulso, superficiale e
ripetitivo, mentre gira – consapevolmente e volontariamente, sia chiaro! – intorno al centro di una questione
che non può mai essere veramente nominata. Un centro incandescente, intoccabile e, per l’appunto, non
verbalizzabile: un tabù (in proposito consiglio la visione di Quad, un esperimento scenico senza parole che
Beckett scrisse per la televisione – si trova anche su YouTube). Mi ero sempre chiesto cosa fosse questo
argomento che Vladimir ed Estragon evitano e che non riescono mai a menzionare direttamente; finché non
mi sono reso conto che i riferimenti ai morti, agli ossari, alle fosse... e quello scambio che si produce tra i due
dopo aver scrutato l’orizzonte dall’alto della collina: «Arrivano! – Chi? – Non lo so. – Quanti – Non lo so.»...
Beh, a me fa pensare che questo indicibile sia proprio la guerra.   



Opera © Christiane Spangsberg.



Come il linguaggio articolato, la guerra è un’altra caratteristica eminentemente umana: nessun altro essere
vivente si racconta storie, nessun altro essere vivente si affibbia nomi e definizioni, e nessun altro essere
vivente si combatte per ragioni aliene alla mera sopravvivenza alimentare, e comunque non così
massivamente. La guerra è cosa umana nella misura in cui – altra aporia tragica – distrugge l’umano. Chissà
che non sia proprio a causa di questa impossibilità di riconoscerci autori di un fenomeno così tremendo, che
la guerra si fa spesso e volentieri in nome di Dio. Senza andare a scomodare evidenze storiche, anche in
questi ultimi tempi tutti i promotori delle guerre in medio-oriente, da Bashar al-Asad a Vladimir Putin, da
Donald Trump ai capi di Hamas, da Benjamin Netanyahu ad Al? ?oseyn? Kh?mene?, hanno tirato in mezzo
in qualche modo il nome di Dio. Ed ecco che il Dio degli eserciti dell’Antico Testamento è chiamato di
nuovo in causa attraverso il linguaggio. E proprio come Godot, questo Dio sembra un Dio estraneo ai fatti:
evocato tutto il tempo, non arriva mai. Esiste? È esistito? Esisterà? Com’è che non si fa vedere, che non si
risolve né per una fazione, né per l’altra – come invece facevano quelle simpatiche (e ben visibili) canaglie
delle divinità omeriche...? Forse non arriva perché guarda incredulo come i suoi fedeli si annientano
stupidamente l’un l’altro, incapaci di riconoscersi come fratelli e sorelle? O forse semplicemente perché non
si riconosce in questa scomoda chiamata in causa; lui che vorrebbe essere un Dio della pace...?

Dio: ecco un altro fatto eminentemente umano, sconosciuto a qualsiasi altro essere vivente, che come la
storia e il linguaggio viene risucchiato nel gorgo beckettiano dell’inesprimibile. Attenzione: non è
nichilismo! È piuttosto un’affermazione di interesse politico; perché cosa c’è di più attuale in politica, che il
rapporto insano tra Dio, guerra e non detto? Il conflitto che coinvolge Israele e i suoi vicini, per esempio, è
sempre più caratterizzato da un non dicibile, dietro cui lo Stato di Israele (e non la fede ebraica) si fa scudo,
mettendosi in salvo da ogni critica; un escamotage linguistico che si fonda sull’equivoca assimilazione tra le
parole “israeliano” ed “ebreo”, tra governo e popolo, tra politica e religione, e che arriva a far sparire
magicamente la pur chiara differenza tra la condanna a un certo disegno politico (che dovrebbe essere
accettabile) e l’antisemitismo (che accettabile non deve esserlo mai). Ed ecco che beckettianamente il
linguaggio mette in scacco la realtà e allo stesso tempo mette la realtà al riparo dal discorso critico. Miracoli
divini di cui si stupirà solo chi non ricorda che la cultura ebraica ha un rapporto misterioso e meraviglioso
con la parola, a partire dalla questione del nome di Dio, che appunto non può essere detto. Scusatemi se la
faccio facile, perché è molto più complessa di così, ma: il tetragramma, che noi traslitteriamo comunemente
con le lettere YHWH, è costituito unicamente da consonanti, mentre le vocali non vengono scritte; e poiché il
nome di Dio è troppo sacro per essere pronunciato, se n’è persa la corretta vocalizzazione. Il Dio degli Ebrei
è un Dio il cui nome è scomparso: paradossale, per un Dio del linguaggio che crea attraverso il linguaggio
(che disse: «Sia la luce!»; e la luce fu). Ma, pur nella sua indicibilità, questo Dio c’è: presente e ingombrante,
in ogni tappa della storia del popolo ebraico. Come, d’altronde, una buona parte del reale di cui facciamo
esperienza nella vita quotidiana (un esempio? L’amore), Dio si fa sentire pur restando inesorabilmente al di
là delle possibilità del linguaggio.

In una delle più belle pagine della sua Teoria estetica, Adorno scrive che la dissoluzione del mondo tale e
come lo conosciamo razionalmente si riflette nella forma degenerante del dramma beckettiano: «ciò che è
logoro e leso di quel mondo di immagini è calco, negativo del mondo amministrato. In tal misura Beckett è
realistico». Questa nozione di realismo proposta da Adorno mi pare illuminante: ciò che è “realista” non è il
contenuto delle opere, a prima vista ben differente dalla nostra idea di realtà; né la forma con cui questo
contenuto si esprime, così “strana”, così distante dal dramma naturalista. Ma proprio in questa loro estraneità,
contenuto e forma coincidono, riflettendosi l’uno nell’altra: quel mondo logorato ha necessità di esprimersi
attraverso una forma altrettanto logora. Il grande giro di vite dell’estetica hegeliana, che marcherà
indelebilmente la visione marxista della storia dell’arte, sta nel dichiarare l’opera d’arte come riuscita solo se
forma e contenuto si rovesciano l’una nell’altro; divenendo così Aussage, espressione dello spirito dei tempi
in cui l’opera nasce. Ecco perché Beckett è attuale: un mondo in rovina necessità di una drammaturgia della
rovina, che è primariamente la rovina linguistica. Così come attuale è quell’altra grande cifra stilistica
beckettiana, fin qui non ancora nominata, che è il silenzio. Là dove il linguaggio non può più, può il silenzio.
Un silenzio che non è rinuncia; al contrario, serve a far risuonare l’assenza di quella parola che non riesce più
a dire. Nel silenzio si percepisce la voce dell’assente, la presenza dell’invisibile. Questo silenzio è dunque



una forma di critica: silenzio come disattivazione del meccanismo retorico e come premessa a un dire che,
non dicendo, dice. Il silenzio indica che il linguaggio non è tutto, che c’è dell’altro che non riesce a prendere
forma, che non ha ancora preso forma, che non può prendere forma (peraltro bellissimo tratto comune tra il
Dio degli Ebrei e quello dei Musulmani – che poi, spesso dimentichiamo, è lo stesso Dio). Questo altro c’è;
eccome! L’apparente nichilismo di Beckett è dunque in realtà da leggersi come una proposta carica di
speranza. Un’estrema forma di resistenza, esercitata dalla storia, dal linguaggio e da quel Dio a cui basta far
risuonare l’eco della propria assenza per affermarsi. Un Dio che – ricordiamolo! – non vuole che il suo nome
si pronunci invano. Anche se nessuno dei politici a cui fa comodo agire in suo nome sembra essersene mai
accorto.

Per saperne di più

Aspettando Godot è pubblicato nella collana dei libri bianchi, con l’iconica foto di Beckett in copertina e
l’iconica traduzione italiana di Carlo Fruttero – e insieme agli altri testi principali, nella raccolta Teatro. Di
Einaudi sono anche la Teoria estetica di Theodor Ludwig Wiesengrund Adorno (pesantissima come il suo
nome) e Il grado zero della scrittura di Roland Barthes (sottile e leggero). Il teatro dell’assurdo di Martin
Esslin è invece uscito per le Edizioni Abete. Qui, il link a Quad, emesso per la prima volta dalla tedesca
Süddeutscher Rundfunk nel 1981, e dalla BBC qualche anno dopo:

Leggi anche:
Davide Carnevali | Creonte e la tragedia della politica
Davide Carnevali | Il primo Sosia
Davide Carnevali | Il Ricco Trump e il Povero Zelensky
Davide Carnevali | Amleto: lo schermo e lo specchio
Davide Carnevali | Il dottor Faust al 1° maggio
Davide Carnevali | Orlando decentrato e Angelica furiosa

In copertina, opera © Christiane Spangsberg.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://www.doppiozero.com/creonte-e-la-tragedia-della-politica
https://www.doppiozero.com/il-primo-sosia
https://www.doppiozero.com/il-ricco-trump-e-il-povero-zelensky
https://www.doppiozero.com/amleto-lo-schermo-e-lo-specchio
https://www.doppiozero.com/il-dottor-faust-al-1deg-maggio
https://www.doppiozero.com/orlando-decentrato-e-angelica-furiosa
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





