
 

Wallace Stevens, Il cielo sembrava così piccolo 
Antonio Prete
24 Luglio 2025

Wallace Stevens, The sky seemed so small that winter day (Il cielo sembrava così piccolo quel giorno
d’inverno)

È il primo verso di una poesia di Wallace Stevens dal titolo The Constant Disquisition of the Wind (La
disquisizione costante del vento), prima parte di un dittico intitolato Two illustrations that the world is what
you make of it (Due illustrazioni che il mondo è quel che se ne fa). Dittico che è nella raccolta delle poesie
scritte tra il 1950 e il 1955, cioè le ultime della sua vita, uscite postume (una traduzione italiana, a cura di
Massimo Bacigalupo, col titolo Il mondo come meditazione, uscì nel 1986 per la collezione “Poeti italiani e
stranieri” diretta da Giovanni Raboni presso le edizioni di Acquario e Guanda).   

Sono stato a lungo incerto se scegliere per questa rubrica uno dei versi più noti di Stevens, cioè – da Angel
surrounded by paysans – il verso I am the angel of reality  (“Sono l’angelo della realtà”), oppure, dalla stessa
poesia, il verso Yet I am the necessary angel of  earth (“Eppure sono l’angelo necessario della terra”). Questo
avrebbe permesso di indugiare intorno ai luoghi più propri di una poetica come quella di Stevens, sempre
tesa a congiungere conoscenza e immaginazione, pensiero e visione, e intenta a cercare nella presenza delle
cose e del visibile il punto di sconfinamento verso un altrove che sebbene fatto di parvenze è fonte, ancora, di
sapere. Quella poesia dell’“angelo necessario”, che dà anche il titolo a una raccolta di scritti di Stevens stesso
sulla poesia (titolo che a sua volta Massimo Cacciari prenderà per un suo bel saggio di angelologia e
politica), chiude la splendida raccolta Aurore d’autunno (di essa molti anni fa volli pubblicare nel terzo
numero della rivista “il gallo silvestre”, 1991, un anteprima di traduzione italiana, quella di Nadia Fusini, 
consistente in dieci sezioni). Oppure avrei potuto sostare intorno a un verso, e a un testo, scelto dalle raccolte
poetiche che hanno mostrato con forte evidenza la singolarità di una poesia in cui il movimento ragionativo è
tutt’uno con quello lirico, e l’eleganza della rappresentazione coincide con la potenza inventiva, come accade
in The Man with the Blue Guitar (L’uomo con la chitarra blu), del 1937, o nel poema del 1942 Notes toward
a supreme fiction (Note intorno alla suprema finzione). Invece ho deciso di soffermarmi su un verso di una 
poesia meno nota, La disquisizione costante del vento, perché  mi sembra che esemplifichi bene un
movimento consueto nella scrittura poetica di Stevens: l’andirivieni tra presenza narrativa di una figura –
umana o animale, o tratta dal mito – e presenza di un paesaggio naturale:  presenze, l’una e l’altra, immerse
nella quiete distesa e interrogativa di un ragionare che mentre si svolge costruisce un mondo di assoluta
alterità, insieme fisico e metafisico, concretamente prossimo e immerso in un’aria sospesa, lontanissima, 
irreale. Infine, un'altra ragione – che dirò alla fine di queste considerazioni – mi ha fatto scegliere questa
poesia.

Ecco, nella traduzione italiana di Massimo Bacigalupo, le prime tre terzine:

Il cielo sembrava così piccolo quel giorno d’inverno,
Una luce sporca su un mondo smorto,
Contratto come uno stecco raggrinzito.

Non era l’ombra di nube e freddo,
Ma un senso della distanza del sole:

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/wallace-stevens-il-cielo-sembrava-cosi-piccolo
https://test.doppiozero.com/antonio-prete


L’ombra di un senso suo proprio.

Una consapevolezza che il giorno concreto
Era tanto meno. Solo il vento
Sembrava grande, sonoro, alto, forte.

C’è, dunque, uno sguardo, un punto di osservazione verso l’aperto, in un certo giorno invernale (Stevens
situa ogni rappresentazione poetica in un tempo, in un luogo, spesso in un’ora). Il cielo ha perso la sua
profondità, è come contratto, chiuso in sé, e la luce che dilaga è opaca, sporca, fascia un mondo che pare
privo di vita, un mondo che non è più circondato dallo spazio e animato dal tempo, un mondo inaridito. Lo
sguardo sul cielo è uno sguardo che coinvolge i sensi, i quali avvertono che l’ombra che grava sul mondo non
è un’ombra di nube né una cappa di freddo, ma un’ombra che di colpo porta con sé la percezione della
distanza del sole. Il sole è davvero in un altro mondo, non appartiene a questo mondo, e in questa estrema
lontananza del sole, il giorno appare anch’esso, come il cielo, contratto in sé, piccolo, non tempo-spazio del
vedere e del sentire, ma margine insignificante. In questa fredda separazione dello sguardo e del sentire dal
visibile della natura, ecco di colpo una presenza che prende la scena: il vento, con il suo impeto, con la sua
potenza, con il suo suono che riempie i sensi. La riduzione visiva e percettiva del visibile è di colpo
sovrastata dal vento. Un’irruzione che prende nel suo vortice ogni altra presenza, anche quella di chi sta
guardando. Lo sguardo stesso e il soggetto dello sguardo sono come travolti dal sopravvenire di questa nuova
forte presenza.

E mentre pensava dentro il pensiero
Del vento, ignorando che quel pensiero
Non era né suo né di un altro qualunque,



L’immagine appropriata di sé,
Così formata, divenne lui: respirò
Il respiro di un’altra natura come suo,

Solo un respiro momentaneo,
Fuori e oltre la luce sporca
Che mai avrebbe potuto essere animale,

Una natura ancora priva di forma,
Fuorché quella di lui – forse quella di lui
Nell’ozio violento della domenica.

I versi da narrativi si fanno drammaturgici. Una metamorfosi è sopravvenuta: non il movimento che portava
il poeta della Romantik a dimenticare sé stesso per dislocarsi nel ritmo sensibile della natura, pulsazione di un
vivente nel vivente della natura, ma un movimento insieme fisico e concettuale: pensare il vento dal cuore
stesso del vento, dal suo pensiero, stare nel vento che pensa, nel suo respiro.  Non più sé stesso ma neppure
l’altro: una sospensione che tuttavia mette in moto una nuova singolare percezione, quella che avverte un sé
divenuto vento. Per un istante il proprio respiro coincide con il respiro del vento, con il respiro di un'altra
natura. Si tratta di una natura che non è la propria natura, e tuttavia è in grado di restituire la percezione di
stare in un punto che è oltre la luce sporca del mondo, oltre quel piccolo cielo che sovrasta un giorno vuoto,
inerte. Una natura che è al di qua di una forma, o forse ha già una forma che è la forma di lui che sta
pensando il vento, dislocato nel respiro del vento. Ed è questa sensazione di un sé stesso altro da sé e allo
stesso tempo di nuovo sé stesso che porta il soggetto dello sguardo, e del pensiero, nell'esser qui temporale e
spaziale, e persino in una condizione, che forse è all'origine di tutto il pensare-immaginare: lo stare in un
luogo e in un tempo preciso, nella domenica, nell'ozio violento della domenica.





La realtà è fantasia (ecco l'"angelo della realtà"), il pensiero è finzione, il sapere è sensibile, i confini si
scavalcano: la parola della poesia è questo sommovimento che considera d'aria i confini. E nel caso concreto
di questi versi Stevens sembra dare una sua particolare declinazione, fisica e immaginativa insieme, del
famoso passaggio di Rimbaud: "Je est un autre". La percezione di sé, nella situazione di un qui e ora
domenicale, di ozio domenicale, passa attraverso l'avventura – insieme sensoriale e fantastica –  di una
espansione dell'io. Siamo in quel movimento che Baudelaire indicava ad apertura del suo Cahier intitolato
Mon coeur mis à nu: "De la vaporisation et centralisation du Moi. Tout est là" ("Vaporizzazione e
centralizzazione dell'io. Tutto consiste in questo"). Del resto la presenza di Baudelaire giunge a Stevens sia
direttamente sia attraverso i suoi forti e costanti riferimenti a una triade rilevantissima per il definirsi dei suoi
registri poetici, cioè Whitman, Eliot, Pound. Inoltre Stevens ha sempre coltivato le relazioni con la poesia e la
prosa di Paul Valéry (sarebbe interessante vedere quanto è presente in Stevens Monsieur Teste) e con la
poesia di René Char. Da Hartford, Connecticut, il poeta americano corrispondeva con un filosofo come Jean
Wahl, e aveva nella libraia parigina Paule Vidal un riferimento per farsi rifornire di particolari edizioni – tra
le altre, una volta, un'edizione degli scritti di Heidegger su Hölderlin – e anche di opere d'arte (all'origine
della poesia sull'"angelo necessario" c'è una natura morta di Tal Coat acquistata per Stevens dalla libraia
Paule Vidal).

Accennavo all'inizio a una seconda ragione che mi ha spinto a scegliere i versi sopra riportati. Qualche mese
fa, mentre rileggevo la poesia di Stevens, mi ero soffermato proprio sui versi di The Constant Disquisition of
the Wind, e a un certo punto ho provato a tradurli. Ma la traduzione, come altre volte mi è accaduto con altri
poeti, si è piano piano dislocata verso quella soglia che diciamo "imitazione": il primo testo riaffiora nel
secondo ma trasformato, in qualche modo spostato non solo in un'altra lingua ma anche in altre forme, in altri
ritmi. Una presenza, ancora, alla quale si replica stando, certo, sul suo terreno, ma nella propria lingua. E nei
propri modi: del pensare, dell'immaginare.

Variazione da Wallace Stevens

Una striscia grigia, quel cielo d’inverno.
Una luce sporca su un mondo assonnato.
Nessuna ombra di nuvola correva sull’erba.
La distanza dal sole, infinita. C’era soltanto
un vento, un grande vento, con le sue grida,
con la sua furia che cresceva nel vento.
Quel vento, quella sua furia. Pensava a quel vento,
pensava dentro il pensiero del vento,
non sapeva che quello non era il suo pensiero,
ma il pensiero del vento, e all’improvviso,
intimo a quel vento, a quel pensiero del vento,
gli parve di respirare con il respiro
del vento, immenso, impetuoso, privo di una forma,
privo di un corpo. Respirava con il vento,
nell’impeto del vento. C’era ora qualcosa,
sotto quel cielo d’inverno, in quella luce
sporca che copriva un mondo assonnato.
C’era lui, con quel respiro di vento.
Lui, nell’ozio violento della domenica.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





