
 

Danilo Dolci per esteso 
Francesca Rigotti
30 Luglio 2025

Nei ricordi che sono stati scritti in questo periodo su Goffredo Fofi, è uscito spesso il nome di Danilo Dolci.
Si accenna al fatto che si conobbero e si frequentarono, anzi, che un Fofi giovanissimo si recò in Sicilia a
lavorare qualche mese proprio in una delle scuole organizzate da Dolci. Ma mentre si parla di Fofi, si
dimentica forse di ricordare chi era Danilo Dolci.

Oggi Dolci è un autore più noto che studiato, anzi, la sua opera sembra relegata nell’oblio. Sappiamo,
qualcuno sa, che fu un paladino degli svantaggiati, i perseguitati, gli oppressi, gli esclusi. Sappiamo,
qualcuno sa, che Danilo Dolci fu un educatore e pensatore della pace e della non-violenza; che fu sociologo,
scrittore e poeta, fu filosofo, pedagogo, attivista non violento, persino missionario, e santo laico, detto anche
il «Gandhi della Sicilia», «San Francesco senza aureola», se non «poeta e sociologo comunista». Danilo
Dolci fu in breve un organizzatore e sognatore italiano, nato a Sesana presso Trieste nel 1924 e morto a
Trappeto presso Palermo nel 1997.

Dolci e la Televisione della Svizzera Italiana

Possiamo leggere i suoi molti libri, dedicati agli interessi soprannominati, e capire il suo pensiero. Ma se
possiamo vederlo in volto e ascoltarlo parlare, spiegare di persona le sue idee e illustrare le sue iniziative,
dobbiamo ringraziare soprattutto la radio e televisione svizzera. E ancor prima però, un giovanissimo Gianni
Vattimo che lo intervistò nel gennaio del 1956 nel programma televisivo «Orizzonte», diretto da Furio
Colombo, a Milano e a Torino. Inutile dire che la trasmissione venne chiusa. Inutile anche dire che lo spirito
era pienamente democristiano e, a vederlo con gli occhi di poi, prototelemeloniano (quante trasmissioni
intelligenti sono state chiuse in questi mesi dal governo Meloni…).

Alcuni servizi della RAI non facevano che illustrare qualche dettaglio della situazione nella provincia di
Palermo, identificata quasi all’unanimità, dalla «Stampa del Nord», come il «Triangolo della violenza» o
della «morte» a causa dei problemi della mafia e del banditismo, mentre una celebre inchiesta parlamentare
ne parlava come dell’area «più povera di Italia». Dal primo sciopero della fame, nell’ottobre del 1952, in
seguito al decesso di un neonato nelle braccia della madre, anche lei in fin di vita, e per tutte le successive
iniziative di Dolci, la Rai italiana dedicava solo qualche minuto nel notiziario quotidiano, mentre in Svizzera,
Francia, Germania, Regno Unito, Svezia, Canada, USA e altri paesi, se ne parlava già come di un nuovo
esempio di attivismo politico.

Alcuni giornalisti della Televisione della Svizzera Italiana lo intervistarono senza conseguenze punitive in
radio e in televisione, rispettivamente nel 1976 e nel 1977. Danilo Dolci era già diventato un personaggio
celebre (di nome e di fatto: la sua figura era imponente; il suo pacifismo non era proprio gandhismo;
qualcuno lo dipinge pure come autoritario); un personaggio riconosciuto nel mondo tanto da aver ricevuto il
Premio Lenin per la pace, conferitogli dall’Unione Sovietica, nel 1957, e il Premio Sonnig (un
riconoscimento danese per personaggi distintisi per i loro contributi alla cultura europea) nel 1971. Le sue
iniziative erano apprezzate dalle istituzioni molto più all’estero che in Italia, dove era guardato da molti, da
sinistra e da destra, con sospetto: addirittura il Cardinal Ruffini dell’Arcidiocesi di Palermo, impegnato in
una fiera campagna anticomunista (anche se Dolci non era politicamente un comunista), ebbe a dichiarare in

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/danilo-dolci-per-esteso
https://test.doppiozero.com/francesca-rigotti


una pubblica omelia del 1964 che i tre fattori più dannosi per la Sicilia erano «il gran parlar di Mafia, il
Gattopardo, e Danilo Dolci».

Il Dolci di Fiscarelli

Se torniamo a parlare oggi di Dolci è per uno straordinario nuovo libro dedicato a Danilo Dolci e alla sua
opera, all’interno della politica civile, sociale e culturale dell’Italia del Novecento, da parte del ricercatore
italiano Antonio Fiscarelli (Danilo Dolci. Lo stato, il popolo e l’intellettuale, prefazione di Luigi Bonanate,
Roma, Castelvecchi, 2025, pp.348). Un primo aspetto da tener presente è che questo libro vede la luce, in
italiano, dopo circa sette anni dal suo lavoro di ricerca per l’università francese, molto più voluminoso. La
versione italiana è più essenziale e corre subito al punto. Vi si ricostruisce la parabola sociale e intellettuale
di un personaggio eclettico nel panorama politico e culturale dell’avvio e dello sviluppo della Prima
Repubblica nella più ampia cornice internazionale (gli anni del miracolo economico, della guerra fredda, del
´68, gli anni delle stragi di stato e gli anni di piombo, gli anni della trattativa stato-mafia).

La tesi storica di Fiscarelli afferma che Danilo Dolci ha capeggiato un processo rivoluzionario non violento
in una delle zone più violente d’Europa: ha praticato egli stesso lo sciopero della fame e soprattutto ha
valorizzato una forma di protesta che stavano cercando di realizzare i disoccupati di Partinico con i loro
referenti della Camera del Lavoro e dei sindacati, lo «sciopero dello zelo» o «alla rovescia». Esso implicava
l’intervento su una mulattiera essenziale per le vie di comunicazione che l’amministrazione locale non si
decideva a riqualificare. Una modalità di agire nella fame, nella disperazione per cui i disoccupati, non
potendosi astenere dal lavoro come succede nello sciopero dei lavoratori, lavorano gratuitamente e senza
padrone, in attività utili alla comunità, come ricostruire una strada.

Lo sciopero alla rovescia

La Sicilia, storie di miseria e disoccupazione, sappiamo; e allora, «se l’operaio, quando vuol far sentire le sue
ragioni, sciopera, il disoccupato che cosa fa? Il disoccupato... lavora». Questa esperienza si ebbe alla
‘Trazzera Vecchia’ di Partinico nel 1956, quando duecento disoccupati col badile in spalla partirono con
l’intenzione di rimetterla in sesto. Ma la ristrutturazione di quella strada abbandonata a causa dell’incuria
istituzionale venne interpretata come un crimine. Prontamente intervenne la polizia a sospendere i lavori. Gli
scioperanti dello zelo vengono dispersi. Dolci e un’altra decina di attivisti, qualche esponente della Camera
del Lavoro e qualche sindacalista vengono arrestati, denunciati per «occupazione di suolo pubblico» e
«incitamento» e processati dal Tribunale di Palermo. Trattati insomma come banditi. Banditi che
oggettivamente c’erano anche, disperati senz’arte né parte e soprattutto senza lavoro, nella Sicilia degli anni
‘50. Non a caso, qualche mese prima, era uscito il primo celebre libro di Danilo Dolci, Banditi a Partinico,
che offriva al grande pubblico una nuova rappresentazione del banditismo siciliano, che andava da un lato a
smascherare l’operato delle forze dell’ordine, a fare i conti in tasca allo Stato, dall’altro a contrastare un certo
«mito» del bandito che condizionava tanto il giornalismo e la letteratura romanzesca, quanto una certa
sociologia ancora sprovvista di strumenti per comprendere storicamente la figura del bandito in una Terra
come la Sicilia. Un altro aspetto notevole del libro di Fiscarelli è il confronto sul tema del banditismo – che
egli articola, con una certa cura del dettaglio – fra Danilo Dolci e lo storico inglese Eric Hobsbawn.

Danilo Dolci in Sicilia

Già, la Sicilia, anzi la Sicilia occidentale, terra di mafia e di banditi, Partinico, Trappeto, Montelepre (paese
natale del bandito Giuliano)… Perché la Sicilia, quella Sicilia? Il padre di Danilo Dolci, ferroviere, era stato
mandato una volta, tra i tanti trasferimenti, proprio in Sicilia, alla stazione di Trappeto: Danilo andò a
trovarlo da ragazzino e lì «si fece degli amici» tra i pescatori e i contadini. In seguito, dopo aver studiato
architettura e dopo aver sperimentato senza rimanerne soddisfatto la comunità cattolica di Nomadelfia di don
Zeno Saltini, Danilo Dolci tornò in quei luoghi, tra i contadini e i pescatori, e lì rimase, per costruire qualcosa
che non fosse una comunità chiusa come quella di don Zeno bensì una comunità aperta a tutti gli abitanti di
quelle zone, allora poverissimi, sfruttati, denutriti. E l’inizio dell’attività sociale di Dolci che ebbe luogo

https://www.castelvecchieditore.com/prodotto/danilo-dolci-lo-stato-il-popolo-e-lintellettuale/


proprio sul letto di quel bambino morto per denutrizione (ottobre 1952): sullo stesso materasso Danilo Dolci
iniziò il suo primo sciopero della fame per richiamare l'attenzione delle autorità sui problemi di quelle zone.

La marcia della pace e il terremoto

Nel 1967 Dolci, si mobilitò per l’organizzazione di una «marcia della pace» (quando nessuno ancora ne
parlava) attraverso la Valle del Belice, preceduta da centinaia di assemblee popolari, che doveva servire a
indirizzare le scelte politiche regionali e nazionali alla soddisfazione dei problemi delle persone: fame,
carenza di scuole, di assistenza sanitaria, di acqua... E poi, nel 1968, lo sconquasso del terremoto e, per
Danilo Dolci, l'esigenza ancora più forte di «entrare tra la gente e partecipare con loro ricominciando da
capo, coi contadini, i pescatori, i banditi».





La non-violenza e la maieutica

Dolci considerava infatti anche banditi e mafiosi vittime della violenza e proponeva, per contrastarla, la
pratica della non violenza ispirata a Gandhi e a Aldo Capitini, benché non condivisa da alcune componenti
politiche italiane che la consideravano sterile e inefficace. Da aggiungere che Danilo Dolci considerava
violenti anche la maggior parte dei docenti della scuola dell’epoca, che accusava di «avere la pistola puntata
sulla testa dei ragazzi». La scuola ideale di Dolci – un tentativo della quale condusse alla fondazione del
Centro Educativo di Mirto, località poco fuori del comune di Partinico – doveva partire dalla naturale
curiosità dei bambini, invitati a esprimere i loro desideri, che sarebbero stati coordinati poi dagli educatori.
Alle culture del dominio e della violenza Dolci contrapponeva insomma una cultura della pace basata sui
principi della maieutica, per far nascere idee e proposte interrogando i diretti interessati e soprattutto
lavorando con loro, tutti insieme: insieme, come sottolineava Gianni Rodari, amico fraterno di Danilo Dolci.
Fiscarelli dedica a questo nucleo problematico molte pagine critiche e significative, nella seconda parte del
suo libro, per evidenziare in che modo la pianificazione pedagogica, in Dolci, è una cosa sola con la
pianificazione rivoluzionaria, e come premessa alla ricostruzione dialettica del sua visione filosofica della
maturità.

Pratiche e teorie

In effetti, la struttura del libro di Fiscarelli, serve a illustrare non solo le pratiche di Dolci ma anche la
parabola del suo pensiero, la quale va da una visione sociologica a una filosofica della società, con
particolare riguardo al rapporto fra politica e pedagogia, l’aspetto oggi maggiormente trascurato. In due
parole, per Dolci (come anche per il suo primo «compagno di strada», Capitini), nessuna rivoluzione è
possibile senza una particolare attenzione per i bambini. Nella prima parte del libro, dedicata alla
ricostruzione dell’infanzia e della giovinezza di Dolci, Antonio Fiscarelli si sofferma maggiormente sui fatti:
le sue iniziative in Sicilia, l’esperienza all’estero come corrispondente dell’Ora di Palermo, l’emergere dei
primi nuclei tematici del suo pensiero, per es. l’essere per gli altri non tanto il lupo (homo homini lupus di
Hobbes) né il dio di Spinoza (homo homini deus) ma l’humus: «homo homini humus», un concetto coniato da
Fiscarelli e che si evince dalla definizione giovanile di Dolci dell’uomo come «ostia» o «concime» per
l’uomo. «Essere o non essere ostia gli uni per gli altri»? È questo il dilemma shakesperiano del Giovane
Dolci. La formula, spiega Fiscarelli, apre a una visione della comunità non proprio nel senso classico del
termine (dal comunitarismo al comunismo laico e religioso), bensì nel senso di una «nuova humanitas
comune»: dalla communitas, intesa come «immunità comune», come ad es. in Roberto Esposito, o addirittura
come «co-immunismo globale», come in Peter Sloderdijk (filosofi che Fiscarelli sembra conoscere bene),
alla «cohumanitas».

Nella seconda parte prevale dunque l’aspetto teorico e l’esposizione della evoluzione del pensiero di Dolci, la
struttura del suo pensiero maturo. Se infatti i suoi primi saggi (Banditi a Partinico, 1955, Processo all’art. 4,
1956, Inchiesta a Palermo, 1957 ecc.) sono saggi di inchiesta sociale nei quali si impone come leitmotiv la
questione del lavoro (e del sotto-lavoro), i successivi insistono su una sorta di «filosofia della reciprocità e
dell’alterità». È la tematica esplosa per tutto il corso del Novecento con Heidegger, Sartre, Rosenzweig,
Ebner, Levinas, che esalta la natura delle relazioni e la vita dei rapporti affermando la precedenza del con-
essere sull’essere dell’individuo, il cui punto di vista è limitato, pur rimanendo egli il centro fondamentale
della coscienza e della conoscenza (Inventare il futuro, 1973, Palpitare di nessi, 1985, La comunicazione di
massa non esiste, 1987 et al.). Ma anche il tema dello spreco, della democrazia e quello grandissimo del
lavoro educativo.

I concetti di homo homini humus e di cohumanitas sembrano ricollocarsi in un discorso sulla coscienza, sulla
scienza, sulla conoscenza in generale. Essi mettono in rilievo qualcosa di più di un’idea di «protezione
reciproca» fondata, ancora una volta, su un’idea dell’immunità (biologica, giuridica, politica, sociale,
culturale…) intesa come sistema di difesa dal diverso (di un io e di un noi che si difendono dagli altri intesi
come non-io e non-noi). Essere al mondo, nell’universo concettuale di Dolci, significa da un lato fare
insieme, dall’altro pensare, concepire, immaginare, inventare insieme. È questa la lezione di Fiscarelli, o



meglio, la lezione che Fiscarelli apprende da Dolci (e chiaramente vuole proporre a ‘noi’): la cooperazione si
deve costruire nella costruzione tanto delle pratiche quanto del pensiero, si deve esplicitare mediante forme di
cooperazione scientifica indipendente (Fiscarelli, mette sullo stesso piano teorico Henri Bergson, Fernand
Braudel e Danilo Dolci, che però cerca di realizzare questo nella pratica). Già l’individuo non è solo ciò che
appare, ma anche e anzi, è piuttosto ciò che fa (questo spiega anche perché Fiscarelli introduce il suo lavoro
con una significativa citazione di Sartre, altro grande amico d’Oltralpe). Ma, inoltre, ciò che fa e ciò che
pensa non possono che essere verificati che in un co-fare e un co-pensare. Per sommi capi, si può dire che
Fiscarelli mostra in che modo queste declinazioni del pensiero di Dolci sono iscritte nel concetto stesso di
«co-scienza», come a volerci dire che la scienza, nella vulgata, è sostanzialmente mozzata del ‘con’.

Il lavoro educativo e la maieutica reciproca

Il lavoro educativo risulta sorretto, spiega Fiscarelli, dal principio già accennato della maieutica reciproca,
che può essere considerata la struttura concettuale e metodologica portante della concezione pedagogica di
Dolci. Si tratta di una sorta di costante interrogazione di gruppo, collettiva, che si sviluppa a grappolo, priva
comunque di slancio e di valori religiosi. Diversamente dalla maieutica di Socrate nella quale la conoscenza
era un promemoria di quello che il filosofo già sapeva, la maieutica reciproca di Dolci era, è, un modo di
approfondire e dare valore all’esperienza personale di ognuno nel cercare di risolvere i problemi della vita.
Appena arrivato in Sicilia, spiega Dolci, furono infatti le persone incontrate, i suoi primi interlocutori, a
inseminare in lui speranza, le prime intuizioni e idee su come agire. Egli è humus, terra fertile, concime, e i
semi dei suoi nuovi «genitori adottivi», i siciliani, i pescatori di Trappeto e i contadini di Partinico, possono
«germinare» in lui.

Dolci costella la sua scrittura con metafore, a partire dall’humus-concime per arrivare alle immagini
dell’elica e del grappolo, in cui individui, gruppi o altri organismi intermedi si sviluppano come rami di una
infiorescenza elicoidale, passando per il virus, che designa il potere antidemocratico. E Fiscarelli le nota, le fa
emergere dall’anonimato, e accanto a quelle ne costruisce di nuove, arrivando a una specie, e non solamente
certo su questo punto, di identificazione tra sé e Danilo Dolci. Perché, detto per inciso, Antonio Fiscarelli è
una persona speciale, una delle persone migliori conosciute da almeno altre due persone, Luigi Bonanate e
me, è una specie di Danilo Dolci meridionale, più intellettuale, forse ancora più fuori dalle righe, ma
altrettanto nobile.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



