
 

Ernesto De Martino, l'angoscia della storia 
Alfonso Maurizio Iacono
22 Agosto 2025

Alcuni anni fa Goffredo Fofi ripropose nella sua collana Piccola Biblioteca Morale tre saggi di Ernesto De
Martino (Oltre Eboli. Tre saggi, a cura di S. De Matteis, E/O, Roma 2021, che recensii su “Il manifesto” del
4 aprile 2021). In uno di essi, Note lucane, de Martino scriveva: “se la democrazia borghese ha permesso a
me di non essere come loro, ma di nutrirmi e di vestirmi relativamente a mio agio, e di fruire delle libertà
costituzionali, questo ha un’importanza trascurabile: perché non si tratta di me, del sordido me gonfio di
orgoglio, ma del me concretamente vivente, che insieme a tutti nella storia sta e insieme a tutti nella storia
cade… provo vergogna di aver io consentito che questa concessione immonda mi fosse fatta, di aver lasciato
per lungo tempo che la società esercitasse su di me tutte le sue arti per rendermi ‘libero’ a questo prezzo, e di
aver tanto poco visto l’inganno da mostrare persino di gradirlo”. Mentre nel saggio Intorno a una storia del
mondo popolare subalterno, osserva: “Il mondo popolare subalterno costituisce, per la società borghese un
mondo di cose più che di persone, un mondo naturale che si confonde con la natura dominabile e
sfruttabile… tale mondo, per la società borghese, forma problema quasi esclusivamente (e in ogni caso
fondamentalmente) per conquistatori, agenti commerciali e funzionari coloniali, per prefetti e questori..”.
Riporto qui queste considerazioni, pubblicate subito dopo (1949-50) Il mondo magico (1948) e nel periodo
che intercorre tra questo libro e Morte e pianto rituale (1958), periodo in cui De Martino scrive gli appunti
che Marcello Massenzio ripropone in E. De Martino, La storia velata. Crisi e riscatto della presenza
(Einaudi, Torino 2025, pp. 181). In essi De Martino si interroga sulla presenza e sulla perdita della presenza.

Che cos’è la presenza? È la capacità di sapere mettere insieme nella coscienza tutte le memorie e le
esperienze necessarie per rispondere a una determinata situazione storica. Questo implica il rovescio della
medaglia e cioè la capacità di sapere escludere dalla coscienza ricordi che, rispetto all’azione in gioco,
risultano essere inutili o addirittura dannosi (cf. La storia velata, p. 59).

Che cos’è la perdita della presenza? L’incapacità di sapere scegliere nei momenti di svolta storica
dell’esistenza, nelle crisi come la nascita o la pubertà, la malattia e la morte, l’impulso sessuale, ma anche i
conflitti morali, quelli poetici, il dubbio logico (cf.Ivi, p. 50).

Oggi e a partire dagli anni ’80 del ‘900, di fronte a una presenza che nega la stessa possibilità di una sua crisi
e di una sua perdita, quelle autoriflessioni di De Martino apparirebbero inutili o addirittura dannose. La
nostra, almeno fino al conflitto tra Ucraina e Russia e allo sterminio che Israele continua a perpetrare nei
confronti dei palestinesi, è stata l’epoca della “fine della storia” e della “fine delle ideologie”, l’epoca cioè
della negazione in un Occidente dove la democrazia (non a caso oggi in pericolo) e l’economia erano
costruite al prezzo del dominio sulle civiltà non occidentali. Ironia della storia: Hegel parlava di una storia
del mondo (Weltgeschichte) che da Oriente stava andando verso Occidente. Oggi assistiamo a un’inversione
di marcia e, nello stesso tempo, a destra e a sinistra continuiamo, aggressivamente ma pateticamente, nella
negazione di ciò che il vituperato ma lettissimo Spengler nel 1918 aveva chiamato Il tramonto dell’occidente.

L’umanità ha sempre cercato i modi per superare la perdita della presenza con i miti e con le religioni e con
quel processo che Ernesto De Martino chiamò destorificazione, cioè un modo di resistere e di affrontare l’
angoscia della storia che ha a che fare con la fine dell’esistenza e dunque con la morte e tuttavia nel solco
della ricerca di una via d’uscita in avanti (a differenza del terrore della storia di Eliade, che invoca un

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/ernesto-de-martino-langoscia-della-storia
https://test.doppiozero.com/alfonso-maurizio-iacono
https://www.edizionieo.it/book/9788833572840/oltre-eboli.-tre-saggi
https://www.einaudi.it/catalogo-libri/filosofia/filosofia-contemporanea/la-storia-velata-ernesto-de-martino-9788806265403/


ritorno). Come rispondere a ciò? Attraverso i miti e i riti che permettono l’uscita dalla storia e dal senso della
sua irreversibilità per poi rientrarvi assicurando la reintegrazione delle donne e degli uomini nell’ambito di
quella stessa storia da cui ci si era distaccati. Il Mondo magico viene pubblicato nel 1948, in un periodo cioè
in cui l’interrogarsi sulla storia appariva come un compito filosofico prioritario. Dopo la Seconda Guerra
Mondiale, dopo l’Olocausto, dopo Hiroshima e Nagasaki, dopo la sconfitta del nazismo e del fascismo,
cominciano a uscire libri come Origine e senso della storia di Karl Jaspers (1949), dove si teorizza il
cosiddetto periodo assiale, Il mito dell’eterno ritorno di Mircea Eliade (1949), dove emerge il tema del
terrore della storia organizzata secondo il tempo lineare, Significato e fine della storia di Karl Löwith
(1949), dove emergono i temi dell’apocalittica. Un anno prima, il 1948, viene pubblicato appunto Il mondo
magico che si potrebbe interpretare a sua volta anche come un interrogarsi sulla storia e sui rapporti che
questa instaura nell’esistenza umana. Sono anni di riflessione creativa da parte di De Martino, e Marcello
Massenzio lo fa vedere molto bene. Si tratta di appunti di grandissimo interesse, che erano stati pubblicati
originariamente (e il curatore lo segnala) in E. De Martino, Storia e metastoria. I fondamenti di una teoria
del sacro, sempre a cura di Marcello Massenzio (Argo, Lecce 1995). A ciò si aggiungono in appendice due
saggi (Fenomenologia religiosa e storicismo assoluto e Storicismo e irrazionalismo nella storia delle
religioni, il primo del 1953, il secondo del 1957). Queste riflessioni demartiniane andrebbero messe in
relazione con gli Scritti filosofici (a cura di R. Pastina, Il Mulino, Bologna 2005), anch’essi appunti e
citazioni da testi. L’insieme aiuta a capire un nodo centrale della sua ricerca che si caratterizza in quella che a
prima vista può essere considerata un’ambivalenza fra elementi in apparenza inconciliabili: lo storicismo di
Benedetto Croce da un lato e un Heidegger (lo Heidegger di Essere e tempo), che, filtrato da Paci e da
Abbagnano, oscilla tra la fenomenologia e l’esistenzialismo (e la psichiatria esistenziale). Ma si tratta in
realtà di un’ambivalenza tesa a dare unità all’interpretazione che De Martino offre del rapporto drammatico
tra presenza e crisi della presenza, tra storia e destorificazione come processi che portano alla reintegrazione
degli uomini nel mondo, proprio ciò che veniva in fondo negato dalla filosofia nichilista. Qui la riflessione
filosofica si intreccia con la riflessione politica. I miti e i riti sono stati la risposta a quella condizione del
nulla che è la morte individuale la quale viene reintegrata socialmente e storicamente proprio nel momento in
cui se ne riconosce il senso di annientamento e lo si trascende con la creazione simbolica e collettiva. La
riflessione di De Martino, inutile sottolinearlo, è straordinaria e Marcello Massenzio ha finora fatto un grande
e ben riuscito sforzo per cercare di restituire al meglio la complessità del suo pensiero.





Ma proviamo a uscire dall’epoca storica in cui operava De Martino e torniamo al qui e ora, nel bel mezzo
delle ideologie che, a partire dagli anni ’80 del ‘900, hanno dominato, nell’Occidente e in particolare
nell’Europa protetta dalla NATO e quindi dagli USA. Ideologie, quelle del feroce e terreo ottimismo
neoliberista, della fine della storia, come si è già detto, del “non c’è alternativa”, che ora sembrano
dissolversi in un vuoto di pensiero alternativo, dopo così tanti anni di pace nel proprio territorio (ma non
altrove), messe in crisi dal ritorno al tempo della guerra. Ideologie della libertà e della democrazia governate
e dominate dal successo e dell’individualismo che mostrano l’altra loro faccia, quella del cinismo verso i più
deboli e più fragili, quella dell’indifferenza verso la morte di bambini innocenti, annegati o trucidati o fatti
morire di fame.

Che ne è oggi della crisi della presenza? Che ne è oggi della morte individuale come fatto collettivo? Che ne
è oggi della destorificazione? Prendiamo la crisi della presenza. Nel nostro tempo attuale essa è nell’ansia,
nell’angoscia e nel panico che colpisce donne e uomini, adulti e adolescenti, ma donne e uomini, adulti e
adolescenti sono tutti isolati e connessi. Solo che la connessione non è la relazione. È invece quel tipo di
legame che sorge quando è sparito il senso di appartenenza e di comunità e può mantenersi grazie
all’isolamento individuale. L’ansia, l’angoscia e il panico non hanno più a che vedere con la collettività e
meno che mai con la storia. Sono forme di sofferenza individuali che si curano, se si curano, nella solitudine.
E quest’ultima ha bisogno della negazione della morte come fatto sociale e collettivo. La negazione della
morte, in una società come la nostra che ha impoverito la drammaticità collettiva di quei riti di passaggio di
cui parlò Arnold Van Gennep trasformandola nell’ansia degli esami e dei concorsi, rituali di passaggio sì, ma
nel quadro della nostra cultura basata sull’idea che il sapere si identifica con il culto della competenza e con il
principio dell’esattezza. Esami e concorsi sono il sintomo della miseria spirituale della nostra epoca dove i
curricula degli studenti sono misurati dai crediti e dai debiti, perché tutto deve essere misurato dal denaro.
Arriviamo a pensare che l’infelicità sia una malattia e pensiamo di curarla con i farmaci, perché abbiamo
bandito l’idea che la sofferenza è una inevitabile condizione della vita e non qualcosa da negare così come si
nega la morte. Niente apocalissi dunque nella nostra epoca e nessun bisogno apparente di essere reintegrati
ritornando alla presenza dopo l’esperienza della sua crisi. La stessa crisi della presenza è negata. Del resto se
si è realizzata la fine della storia e se la si è realizzata senza apocalissi, non abbiamo più bisogno di passato
né di futuro. Possiamo vivere in un eterno felice presente alla ricerca del successo e della ricchezza.

Non abbiamo più bisogno di De Martino dunque? O forse è vero il contrario? Ne abbiamo più che mai
bisogno! Perché questo accecamento occidentale collettivo che ci sbarra il futuro in quanto non c’è
alternativa e ci chiude il passato in quanto non riusciamo ad accettare l’irreversibile, cioè la morte, sta
trasformando la nostra civiltà nella peggiore barbarie. Abbiamo cominciato il secolo scorso con il fascismo e
il nazismo, e stiamo continuando a perpetrare la nostra ferocia capitalista in nome della libertà e della
democrazia. De Martino cercava di comprendere quali erano le forme di reintegrazione sociale di fronte al
dramma della crisi della presenza, in una chiave che protendeva verso l’idea di una società futura, libera e
egualitaria, capace di confrontarsi con la storia anche quando ne usciva attraverso i miti e i riti. Ma queste
forme oggi sembrano scomparse oppure, come le religioni, sono in crisi e in difficoltà. Annaspiamo nel
presente come tra i flutti di un mare inquinato, perpetrando violenze non dichiarate, eppure stiamo lì tra una
pubblicità e l’altra a rappresentarci un mondo come un supermercato dove puoi soddisfare ogni bisogno e
ogni desiderio. Ma non è così. Eppure continuiamo a negare, partecipando a riti che non sono avvertiti come
tali. Come i prigionieri della caverna di Platone non sappiamo di non sapere e continuiamo ad assistere, come
il Serafino Gubbio di Pirandello che riprende ciò che accade senza intervenire, allo spettacolo della riduzione
degli uomini a merci.

Se vogliamo riprendere l’insegnamento di Ernesto de Martino, dobbiamo tornare a essere osservatori
criticamente interni al nostro contesto di osservazione, prendere partito come faceva De Martino e recuperare
il senso della storia nel suo conflitto permanente tra collettività e individualità. Riprendere da Vico ciò che
mancava a Croce: l’idea che la storia è storia collettiva e ricollegarla alla complessità delle storie individuali.
Comprendere il richiamo a Heidegger come riflessione sulla crisi della presenza al cui interno si gioca il
dramma del rapporto tra condizione collettiva e condizione individuale dell’esistenza. Dopo il disastro del
cosiddetto socialismo reale che ha distrutto le libertà individuali e nel marasma del capitalismo reale che sta



devastando ogni possibilità comunitaria e collettiva, le considerazioni di De Martino sul drammatico rapporto
tra storia collettiva e storia individuale restano un punto di vista di cui non dovremmo fare a meno.

Leggi anche:
Claudio Piersanti | De Martino, ritorno alla terra del rimorso
Giovanni Pizza | Pavese e De Martino. Lettere sulla Collana viola
Pietro Pascarelli | Il mondo deve continuare, ma può finire

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://www.doppiozero.com/de-martino-ritorno-alla-terra-del-rimorso
https://www.doppiozero.com/pavese-e-de-martino-lettere-sulla-collana-viola
https://www.doppiozero.com/il-mondo-deve-continuare-ma-puo-finire
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





