
 

L'Algeria senza voce di Kamel Daoud 
Paolo Landi
16 Settembre 2025

Nel romanzo di Kamel Daoud Urì (La Nave di Teseo, 2025, traduzione di Simona Mambrini), la
protagonista, Alba, è una sopravvissuta alla guerra civile algerina. Sfuggita a uno sgozzamento, porta nel
corpo le ferite della storia, simboleggiate da un foro nella gola – lasciato per inserire una sonda che le
consente di respirare, ma che l’ha resa afasica. Il tentativo di sgozzamento ha lasciato sul suo volto sfigurato
una sorta di maschera permanente, simile a quella del Joker: "da ventun anni mi porto dietro questo ghigno
che fa ammutolire. Un sorriso beota (...) che va da un orecchio all'altro, un arabesco sotto il mento, netto e
muto; taglia la lingua in due; riproduce la gioia quando non è più gioia". Il titolo Urì (nell’originale Houris)
richiama le ?uri della tradizione islamica: vergini celestiali, incarnazioni ideali di purezza e desiderio eterno.
Daoud costruisce su questo riferimento il contrasto tra l’immagine idealizzata del Paradiso opponendola a
quella deformata della vita terrena di una donna sfregiata, che ha perso la voce. L’ideale delle huri, promesso
come ricompensa postuma, si infrange contro la realtà dei corpi femminili disprezzati, feriti e negati in vita. Il
romanzo riflette così sul rapporto tra fede e condizione esistenziale, mostrando come l’illusione di felicità
ultraterrena finisca per svalutare la realtà concreta e la dignità della vita. 

Attraverso Alba, Daoud compone il ritratto struggente di un’Algeria lacerata da ferite ancora aperte e da un
passato che si vorrebbe seppellire nel silenzio. Alba non è una vittima passiva: ha ricostruito un'apparente
normalità in un contesto sociale che la vorrebbe muta e invisibile. È proprietaria di un salone di bellezza a
Orano, si veste in modo moderno, mostra fieramente i suoi sette tatuaggi, fuma in pubblico. Rappresenta una
femminilità ostinata e libera. Eppure, il suo corpo racconta un'altra storia: quella di una sopravvissuta a un
massacro familiare durante la guerra civile degli anni ’90. La sua fisicità, segnata dalla distruzione delle
corde vocali, ne fa la testimonianza scomoda di un passato che la società preferisce dimenticare. In questo
contrasto tra un corpo esposto e una voce negata si gioca la trama. Alba è muta, ma parla. Il romanzo si regge
su questa apparente contraddizione: l’impossibilità di comunicare si trasforma in un nuovo linguaggio
interiore che diventa racconto, confessione, necessità. Daoud adotta un espediente narrativo per far emergere
la sua voce intima: Alba è incinta, e l’essere che cresce dentro di lei è l’unico in grado di "ascoltarla". A lui –
o a lei – affida il racconto della paura, del trauma, della fuga, della perdita, ma anche della resistenza e del
desiderio di giustizia. 

Questo monologo rivolto a un interlocutore invisibile diventa il cuore del romanzo: un dialogo con il futuro,
con ciò che potrebbe essere ma anche non essere mai, dato che Alba ha già deciso di abortire, lo dice nelle
prime pagine. Eppure, quella creatura rappresenta l’ultima testimone possibile di una verità altrimenti
destinata ad essere dimenticata. Urì affronta un tema ancora tabù in Algeria: la guerra civile degli anni ’90.
Lo Stato ha scelto di non fare i conti con quel periodo sanguinoso, approvando leggi che puniscono chi ne
parla pubblicamente. Daoud – che si definisce "orgogliosamente algerino" – ne è stato vittima: non ha potuto
recentemente recarsi in Italia, invitato da Elisabetta Sgarbi, sua editrice, a causa del rischio di estradizione;
pendono su di lui due mandati d’arresto da parte del governo algerino, con accuse di attentato all’unità
nazionale, oltraggio alla memoria dei martiri della rivoluzione e diffamazione dello Stato. Le accuse sono
legate proprio a Urì, vincitore del Premio Goncourt 2024 e che non fa sconti alla narrazione ufficiale della
guerra civile, soffermandosi in particolare sul ruolo delle donne nelle società postcoloniali. Le autorità hanno
interpretato l'opera come un attacco politico, nonostante Daoud abbia rivendicato più volte la natura
strettamente letteraria del testo. È in questo clima di censura e negazione collettiva che, nel romanzo, il

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/lalgeria-senza-voce-di-kamel-daoud
https://test.doppiozero.com/paolo-landi
https://lanavediteseo.eu/portfolio/uri/


ritorno di Alba nel suo villaggio natale assume un valore fortemente simbolico: un ritorno alla fonte del
trauma, ma anche un tentativo di riconquista della memoria. Lì dove tutto è cominciato, Alba spera di trovare
risposte, se non dai vivi, almeno dai morti. 

Kamel Daoud.

A distanza di decenni da La battaglia di Algeri (1966) di Gillo Pontecorvo, il film che raccontava con forza il
trauma coloniale e la lotta per l’indipendenza, Urì si muove in un campo altrettanto carico di tensione: quello
della memoria rimossa della guerra civile. Se Pontecorvo mostrava le strade di Algeri invase da bombe e
ribellioni, Daoud ci porta tra i corpi sgozzati, le teste mozzate, le rovine interiori di una donna sopravvissuta
non solo alla violenza, ma alla sua cancellazione. Come nel film, anche qui il corpo femminile è territorio di
conflitto e simbolo politico: nella città di Pontecorvo le donne nascondevano bombe sotto il velo; in Urì,
Alba nasconde con una sciarpa che copre la sua ferita e nel grembo una verità taciuta. In entrambi i casi, la
battaglia più feroce è quella per il diritto a raccontare e a ricordare. All’inizio del romanzo, Alba si rivolge al
figlio non ancora nato: “In pochi ricordano la guerra civile degli anni '90, e io sono la prova vivente che
quella guerra durata dieci anni è esistita davvero, che è stata cruenta. Io sono l'ultima prova, ti dico. Capisci
perché sono combattuta tra il desiderio di ucciderti e quello di parlarti all'infinito?”. Anche La peste (1947) di
Albert Camus offre una chiave di lettura per Urì. 

Anch’esso ambientato a Orano, La peste metteva in scena una città assediata dal male e immersa nel silenzio,
dove la malattia diventava metafora della resistenza morale contro il dolore collettivo. In Urì, la “peste” non
è un’epidemia ma il silenzio imposto, la verità che non può essere detta. Alba, come il dottor Rieux, è
testimone di una tragedia che altri vorrebbero dimenticare. E come lui, sceglie di resistere, di raccontare,
anche se solo a un interlocutore invisibile. Se Camus interrogava la coscienza civile sul dovere di
testimoniare, Daoud lo fa attraverso una voce che emerge da dentro il corpo, da una ferita mai rimarginata.



Alba e Rieux, pur così diversi, condividono una funzione simbolica: sono testimoni morali di un mondo
devastato. La loro resistenza etica di fronte alla distruzione solleva la domanda su cosa resti dell’umano dopo
la guerra, la tortura, il silenzio. Eppure, Urì non offre risposte ideologiche: è un romanzo profondamente
morale, ma lontano da ogni dogma religioso, patriarcale o politico. Nessuna predica: solo la trasfigurazione
letteraria del dolore e della dignità silenziosa. 

La letteratura, qui, prende il sopravvento: non giudica, non consola. Accusare Daoud di oltraggio alla
memoria nazionale perché non aderisce alla narrazione ufficiale significa temere ciò che la letteratura fa per
sua natura e che l'autore ha più volte rivendicato: Urì trasfigura i fatti, che è l’opposto di tradirli. Non diffama
lo Stato, ma mostra ciò che la sua retorica rimuove: i corpi, il non detto, le voci escluse dal monumento e dal
discorso celebrativo, la storia nazionale eroica e maschile che ignora i traumi, le identità marginali, le
contraddizioni. Nei mesi successivi alla pubblicazione, Urì ha suscitato nuove polemiche. Una donna
francese ha accusato Daoud di aver incluso nel romanzo, senza consenso, elementi tratti dalla sua esperienza
personale, legata a una conversione all’Islam e a una radicalizzazione familiare. Il tribunale ha accolto la
denuncia per violazione del segreto medico, ritenendo sufficienti le somiglianze tra la sua storia e quella di
Alba per avviare un procedimento. Anche se sarà la giustizia a stabilire eventuali responsabilità, la questione
letteraria è già aperta: Urì si muove lungo il confine sottile tra ispirazione e appropriazione, tra
immaginazione e testimonianza e interroga, senza retorica, la responsabilità dello scrittore di fronte al dolore
degli altri. Daoud scrive con una prosa densa, lirica, a tratti poetica. 

Ogni frase è cesellata con cura, a volte con un sospetto di artificio: “le conchiglie che il mare perdeva dalle
tasche lungo la spiaggia deserta”, “mi entrano i cani nel petto”, “ci annodavano lo stomaco come a marinai”,
“ti sembra che tutta la legna secca della tua vita ti arda nei polmoni”, “la vita è un sacco di iuta cucito
addosso a me”. Ogni immagine porta con sé il peso del silenzio e della sofferenza. Ma il lirismo della
scrittura di Daoud non è gratuito: è una lingua che si fa carico di ciò che è stato rimosso, che dà corpo a una
verità invisibile e scomoda. La scelta di affidare la narrazione a una donna – muta, per giunta – è insieme un
gesto di pietà e di sovversione. In un mondo che silenzia le donne e censura la memoria, Daoud restituisce
voce a entrambe. Urì è un romanzo che intreccia cronaca, confessione e poesia, mosso da un’urgenza civile:
capire cosa significhi davvero sopravvivere, non solo fisicamente, ma emotivamente e politicamente, a una
tragedia collettiva. In questo senso ferisce, interroga, impone di non distogliere lo sguardo. E restituisce voce
a chi non può più parlare. 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





