
 

Sébastien Japrisot oltre la morale 
Alice Figini
2 Ottobre 2025

La cattiva strada è la via della ribellione. E la via della ribellione è quella giusta, ce lo insegna Fabrizio De
André che, sempre in direzione ostinata e contraria, in una sua celebre canzone faceva della cattiva strada la
parabola profetica dell’anti-eroe, ovvero il nuovo Messia, colui che si ribella alla tirannia del pensiero
dominante e indica un percorso al di fuori dei confini già tracciati. Oltre il pregiudizio, oltre la morale.

La capacità di andare oltre la morale comune («signori benpensanti, spero non vi dispiaccia», un’altra
citazione di Faber); ecco cosa in fondo accomuna la canzone di De André all’omonimo libro scandalo di
Sébastien Japrisot. Non poteva esserci titolo più appropriato per la nuova edizione italiana del romanzo, Les
mal partis, pubblicato per la prima volta in Francia nel 1950. Adelphi lo ripropone nella traduzione di
Simona Mambrini: La cattiva strada, appunto.

Quando lo scrisse, l’autore, marsigliese figlio di immigrati italiani, aveva appena diciassette anni, ma una
scrittura già matura. Jean-Baptiste Rossi, questo il vero nome di cui Sébastien Japrisot sarebbe stato
l’anagramma, redasse la prima stesura interamente a mano e poi dovette batterla a macchina per poterla
inviare agli editori. Per compiere l’impresa chiese aiuto a una giovane dattilografa, Germaine Huart – cui il
romanzo è dedicato, oltre che all’amico Pierre Sempe e a sé stesso – e costei, “galeotto fu il libro e chi lo
scrisse”, sarebbe diventata sua moglie.

La storia editoriale di Les mal partis è funambolica e senz’altro degna di nota. Alla sua prima edizione il
testo non ebbe fortuna, vendette appena un centinaio di copie e fu ritenuto un mezzo fallimento; tanto che
Japrisot, dopo una breve incursione nella carriera pubblicitaria, si affermò come giallista e autore di
sceneggiature per il cinema.

Nel 1966, oltre una decina d’anni dopo la pubblicazione, il romanzo fu insignito del Prix dell’Unanimité e
ricevette il plauso della giuria di intellettuali, di cui faceva parte Sartre. In seguito al clamore suscitato dal
premio il libro ottenne maggior successo, soprattutto negli Stati Uniti, mentre in patria ricevette
un’accoglienza tiepida riscattata solo di recente anche per merito dell’interesse di Emmanuel Carrère che
considerava Japrisot, di cui fu amico, «un grande scrittore, a ogni modo uno dei più originali della sua
epoca».

In È propizio avere ove recarsi Carrère dedica diverse pagine alla memoria di Japrisot ricordando anche altri
suoi libri celebri, tra cui il noir Trappola per Cenerentola «una fiaba dolce e crudele che per quanto mi
riguarda rileggo ogni quattro o ogni cinque anni con affascinato disagio», ma soprattutto l’attitudine e il
temperamento dell’amico scrittore: «Ad ogni modo per Japrisot cominciare e finire era la stessa cosa.
Procedeva rapidamente, molto rapidamente. Altrimenti scrivere gli pesava…».

Fu con furia che Japrisot scrisse infatti il suo primo romanzo, guidato da un’ispirazione spontanea e dalla
pura voglia di raccontare: «voglio fare il cantastorie» ripeteva fin da quando era bambino. La cattiva strada è
la storia di un amore impossibile, ispirata in parte alle atmosfere illecite e appassionate di Il diavolo in corpo
di Radriguet; ma è soprattutto una storia di ideali.

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/sebastien-japrisot-oltre-la-morale
https://test.doppiozero.com/alice-figini
https://www.adelphi.it/libro/9788845933103


Oggi, grazie alla nuova edizione Adelphi, lo riscopriamo con un’attenzione rinnovata e avvertiamo tutta
l’intensità, il vivido entusiasmo, il trasporto, l’impulso sovversivo che dovette animare quell’impavido
diciassettenne mentre scriveva di getto la sua opera prima imbrattando pagine e pagine di inchiostro. La
scrittura scorre come l’acqua ed è caratterizzata da una narrazione contemporanea, quasi cinematografica
nelle descrizioni – non a caso l’autore si sarebbe poi affermato come sceneggiatore nel mondo del cinema.

Nella Francia del dopoguerra il romanzo di Japrisot – che però all’epoca fu pubblicato con il nome vero
dell’autore, ovvero Jean-Baptiste Rossi – appariva fuori sincrono: nell’epoca del neorealismo, dell’impegno
politico, della narrazione patriottica, il giovane marsigliese si affacciava sulla scena letteraria con una storia
scomoda, volutamente scandalosa, dal sottotesto anticlericale, che oltretutto – ecco il vero oltraggio –
lasciava la guerra sullo sfondo, mostrando un apparente disimpegno morale. Les mal partis narrava di un
amore scomodo, un amore sbagliato, un amore che non sarebbe dovuto esistere.

Nell’introdurre la trama ci viene in aiuto il primo titolo italiano del romanzo, pubblicato da Milano Libri nel
1979, il didascalico Storia d’amore di una suora, che dava ingiustamente all’opera di Japrisot la coloritura a
tinte fosche di un romanzetto d’appendice e ne sviliva, in parte, il contenuto. La storia d’amore proibita tra
Suor Clotilde e il liceale Denis è infatti il fulcro della vicenda; ma non ne rappresenta il vero scandalo che, di
contro, è dato semmai dalla società bigotta e ipocrita che mette alla gogna i due protagonisti. Japrisot,
nell’innocenza dei suoi diciassette anni, fu abile a scombinare le carte in tavola portando il lettore dalla parte
degli amanti ostacolati e spingendolo a parteggiare per loro.





Tentativo riuscito dal momento che, a distanza di oltre settant’anni, ci si ritrova ancora a leggere le pagine
d’un fiato e a sperare nell’impossibile lieto fine. Agli occhi più smaliziati dei contemporanei forse la
componente scandalosa del romanzo, che fece indignare e inarcare il sopracciglio alla Francia cattolica, viene
meno.

Più che d’un amore immorale infatti La cattiva strada ci parla di una dolorosa ricerca identitaria. Entrambi i
personaggi principali, il quattordicenne Denis e Suor Clotilde, appaiono prigionieri di un mondo nel quale
non si riconoscono, relegati in ruoli che non hanno scelto. Lui è uno studente liceale indisciplinato, bollato
ogni anno come quello da “tenere d’occhio” e inserito nella lista nera dal sorvegliante di turno dell’istituto
gesuita dove studia; mentre lei è una giovane donna costretta a prendere i voti dalle esigenze della sua
famiglia, cui si è piegata con docile sottomissione e senso del dovere.

I due si incontrano in un ospedale dove lui si reca ogni giovedì per fare volontariato scolastico. Un incontro e
tutto cambia; entrano l’uno nei pensieri dell’altra. Da quel momento Denis non riesce a pensare ad altro che
al giovedì per rivedere Suor Clotilde, l’attesa è tutta un palpito.

A questo punto la narrazione si sdoppia mostrandoci il punto di vista di entrambi i protagonisti, dando voce
al loro personale tormento e anche alle loro domande. L’amore irrompe nelle loro vite con audacia
scombinandole totalmente, entrambi infatti sono totalmente impreparati a comprendere quanto sta accadendo:
Denis per la sua giovane età, Suor Clotilde per l’inesperienza. «È accaduto qualcosa. È arrivato Denis. Lo
amo» pensa lei in preda allo sconvolgimento «Lo amo. Non sono più in grado di dire come, né perché, né
quanto lo amo». Il presunto scandalo della relazione viene sovvertito dall’intensità di un amore assoluto, che
forse solo un diciassettenne poteva rendere con tale efficacia e innocenza. La cattiva strada è un romanzo
puro, non torbido né sconveniente, a dispetto dell’argomento trattato.

L’ambientazione non viene mai nominata: appare onirica, surreale, a tratti evanescente, potrebbe essere
Marsiglia – città natale di Japrisot – ma la sua realtà emerge solo nelle pagine finali quando la guerra irrompe
con il fragore dei bombardamenti e quindi con la distruzione. Il romanzo alla sua uscita fu criticato per il
disimpegno politico, eppure, a una lettura più attenta, si può notare che La cattiva strada è un libro
fortemente politico perché dà voce ai disertori. C’è un episodio preciso, a questo proposito, degno di nota:
durante il soggiorno in campagna, in fuga dalla guerra, Suor Clotilde e Denis vengono fermati da un gruppo
di soldati tedeschi che, però, vengono in pace e chiedono loro degli abiti civili per essere facilitati nella fuga.
Sono dei disertori, vogliono abbandonare le armi e tornare a casa in Germania. Si crea una complicità
istantanea tra gli amanti clandestini e i soldati disertori, Suor Clotilde si spoglia e accetta di scambiare il
proprio vestito con l’uniforme tedesca, imponendo al più reticente Denis di fare lo stesso. Non lo fa per
paura, ma per convinzione: «Le era sembrato di avere qualcosa in comune con quei soldati in fuga: anche
loro, per rassicurarsi, si erano messi dei vestiti che non gli appartenevano», il gesto anticipa la sua successiva
presa di consapevolezza di lei, la decisione di sciogliere i voti. Non è vero che la guerra è assente dal
romanzo. La volontà dei soldati di abbandonare le armi entra in profonda risonanza con la sovversiva
esclamazione di Denis, che assume dunque una valenza provocatoria: «Ma perché questa stupida guerra deve
finire?», il ragazzo desidera che la guerra duri più a lungo per continuare a vivere impunito il proprio amore
clandestino nel rifugio in campagna. La legge dell’amore si scontra con la dura legge della guerra e, in
qualche maniera, la contraddice: dove c’è amore non ci può essere guerra. «Ho incontrato dei soldati tedeschi
quest’estate» dice Denis al padre con sfida «Non saprei spiegarti, ma davanti alle vostre regole faccio
esattamente come loro: mi tolgo giacca e mostrine e abbandono il campo di battaglia!».

La cattiva strada di Japrisot è intessuta di sottotrame e ciascuna incarna la ribellione. Tutti i personaggi di
questa storia sono dei disertori, perché si oppongono alla morale comune: lo sono Denis e Suor Clotilde con
il loro legame; lo sono il compagno Debaucourt e l’effeminato Prieffin che praticano atti sconvenienti in un
collegio di gesuiti; lo sono i soldati tedeschi che si spogliano delle uniformi e indossano gli abiti di una suora
e di uno studente. La volontà dei singoli rappresenta la rivolta contro una società oppressiva.



In questa cornice la religione cattolica, con i suoi precetti e i suoi dogmi, appare come uno strumento
inventato dagli uomini per asservire, addomesticare, plagiare.

Rintanatosi in chiesa a pregare Denis, d’un tratto, guarda la Madonna e vede soltanto una statua di gesso,
capisce che non è lei a minacciare, a ammonire, a giudicare. Capisce che l’amore non è una colpa. Il presunto
discorso anticlericale di cui il romanzo è intessuto in realtà rappresenta un elogio all’umano: «Dio è morto?
Esiste qualcun altro oltre a noi? A noi due insieme? Dio è morto. Esistiamo solo noi». A questa affermazione
fa eco la presa di consapevolezza di Suor Clotilde che all’esclamazione inorridita della madre superiora:
«Che Dio la perdoni!» risponde limpida: «Mi ha già perdonato», come chi non ha nulla di cui vergognarsi.

Sébastien Japrisot, proprio come Fabrizio De André, diffidava delle convinzioni assolute e lasciava aperta la
strada del dubbio. Le domande poste dai suoi protagonisti non hanno risposte e sono eterne come l’uomo,
perché non c’è vita che non sia stata toccata dalla confusione, dallo smarrimento, dall’incertezza. Ed è questo
ciò merita di essere raccontato: il dubbio. Non esiste giusto o sbagliato in letteratura.

La cattiva strada è, in definitiva, un romanzo sulla libertà dell’individuo. Forse per questo motivo piacque
tanto a Jean-Paul Sartre, grande filosofo della libertà individuale, che in un’opera teatrale forse poco nota Il
diavolo e il buon Dio (Le Diable et Le Bon Dieu), datata 1951 e quasi contemporanea al romanzo, si
interrogava sugli stessi temi: l’inesistenza di Dio e la responsabilità individuale. Riprendendo la domanda
cardine di Dostoevskij in I demoni: «Allora, se Dio non esiste, tutto è permesso?», Sartre affermava
l’esistenza di un’etica individuale, indipendente da ogni divinità e legge metafisica. Lo stesso cerca di fare
Sébastien Japrisot nell’ambito della finzione romanzesca facendo dire ai suoi protagonisti: «Fosse anche la
cattiva strada l’abbiamo presa insieme», rendendoli artefici del loro destino. Sia Denis che Suor Clotilde solo
nell’amore riescono a essere liberi «siamo stati insieme in una casa, eravamo felici (…) ci è successo
qualcosa di bellissimo, e di buono»; ecco la verità che sradica, con la forza sovversiva di un vento impetuoso,
ogni ipocrisia.

Nella strofa finale della sua canzone, dal ritmo malinconico di una ballata, Fabrizio De André diceva: «Ma
c’è amore un po’ per tutti e tutti quanti hanno un amore sulla cattiva strada, sulla cattiva strada».

Le verità assolute non appartengono all’amore, perché ogni relazione con l’altro ci impone di reinventare le
verità su noi stessi e aprirci al confronto, quindi al dubbio. De André concludeva facendo riferimento al
“processo per amore” che ritorna, curiosamente, in vari suoi testi anche se in forme diverse: l’amore è il
sentimento libero, prorompente, per eccellenza, che non conosce regole, neppure quelle degli amanti, dunque
naturale che la società cerchi di imbrigliarlo, di controllarlo.

La precedente traduzione italiana del romanzo di Sébastien Japrisot difettava di un errore di interpretazione,
Storia d’amore di una suora, inchiodava la trama al pregiudizio, facendo prevalere la visione sociale su
quella individuale. Invece la morale del “libro immorale” scritto dal diciassettenne di Marsiglia era un’altra:
insegnava che dove c’è amore c’è libertà, ecco perché La cattiva strada, con la sua intrinseca promessa di
ribellione, è il titolo giusto.    

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





