
 

Esposito: il fascismo in noi 
Marco Rovelli
10 Novembre 2025

Con Il fascismo e noi. Un’interpretazione filosofica Roberto Esposito ha traversato il fascismo nel tentativo,
come lui stesso scrive, di misurarne l'abisso calandosi al suo fondo con l'aiuto di molti filosofi che hanno
aperto la strada di quelle tenebre, per individuarne “il senso d’insieme, il carattere essenziale”. Il senso
d'insieme tracciato da quell'itinerario ci consegna una serie di elementi che appaiono oggi decisivi per
comprendere i processi storici ed esistenziali che ci attraversano. Quel “e noi” del titolo non può essere un
orpello accattivante, ma un invito ad appropriarci di quel senso d'insieme e a usare quegli elementi.

La sovrapposizione degli opposti

La tesi portante del libro è che il fascismo, prima che un regime, un movimento o una dottrina, sia una
“macchina metafisica”, la cui essenza consiste nel “suddividere la realtà in due parti opposte, immettendo
l’una all’interno dell’altra, dopo averle modificate entrambe. In questo modo può adoperare
indifferentemente ideologie di destra e di sinistra, scambiandone i contenuti in base ai propri fini. […].
Contenuti opposti, decontestualizzati e svuotati del loro senso originario, vengono funzionalizzati alla
costruzione di un’egemonia che passa precisamente per la loro conversione reciproca. È un modo di occupare
tutte le posizioni in campo, fino a espellere l’avversario dal terreno di gioco”. Storicamente, è evidente,
Mussolini fu il prototipo di questa rifunzionalizzazione di concetti opposti fino a tenerli insieme in una
grande macchina discorsiva: rivoluzione e conservazione, mito e tecnologia, capitalismo e anticapitalismo.
Ma è altrettanto evidente come questo sia il carattere eminente dei sovranismi identitari con cui ci tocca
confrontarci oggi. Anch’essi lavorano sovrapponendo prospettive opposte, determinando un campo
discorsivo del tutto nuovo, di fronte al quale i suoi oppositori si trovano disorientati.

Pensiamo, giusto come esempio (senza attribuire ad essi una qualche priorità assiologica), a due coppie di
concetti comuni ai vari sovranismi globali (dove quello capofila è evidentemente quello trumpiano): Identità
e Differenza; Fede e Sospetto. Superfluo dire che Identità – intesa come unificazione in fascio della
molteplicità, e sua normazione – è il presupposto di ogni fascismo. Ma dove è sempre stata la Norma a
determinare la Differenza in quanto patologica (dai comportamenti sociali alle propensioni sessuali, dalla
“normalità” di una razza alle psicopatologie), oggi i sovranismi si presentano come campioni della
Differenza contro l’Omologazione (del “turbocapitalismo” globalista, del woke, del gender). I portatori di
un’Identità normalizzante – in termini etnici, sessuali, sociali – si presentano come i campioni della difesa
della Differenza rispetto a una Norma che omogeneizza tutto: la Norma è il globalismo, quel globalismo che
impone il dissolvimento della Tradizione, delle Identità – Dio, Patria e Famiglia, trinomio così
indistintamente caro alle madri italiane cristiane. Rivendicare la Differenza, allora, con una esemplare
operazione di rovesciamento di senso, finisce per rivendicare il valore dell'Identità, e della Tradizione, la cui
difesa tocca agli Individui divenuti massa.

Così accade anche nel caso del binomio Fede/Sospetto, il cui fondamento sta in quella che Rocco Ronchi ha
definito, nel suo libro sui sovranismi, “libertà dalla verità”. Se sospettare era un'operazione di igiene del
pensiero necessaria e preliminare – mi riferisco alla nota definizione di “maestri del sospetto” che Ricoeur
diede dei tre padri della modernità Marx, Nietzsche e Freud –, essa è divenuta cifra di uno spirito del tempo
in cui ognuno crede di pensare con la propria testa e si fa giudice di tutto, nessuno crede più a niente e si

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/esposito-il-fascismo-in-noi
https://test.doppiozero.com/marco-rovelli
https://www.einaudi.it/catalogo-libri/filosofia/filosofia-contemporanea/il-fascismo-e-noi-roberto-esposito-9788806269456/


figura mostri immaginari e complotti di Soggetti onnipotenti, dalle big pharma con i loro vaccini alle
migrazioni governate dal piano Kalergi. Non a caso tutto questo è parte integrante dell'ideologia trumpiana,
tra un Kennedy complottista e antivaccinista ministro della sanità al mito della sostituzione etnica e della
“difesa della razza” attraverso i muri e il controllo dello spazio urbano da parte dei paramilitari ICE. Queste
rivendicazioni di un sedicente libero pensiero – un pensiero che è libero unicamente nella misura in cui è agli
antipodi delle complessità necessaria per interpretare la realtà – sono complementari al fideismo radicale di
cui è imbevuta la narrazione trumpiana: fede nella Bibbia, e fede in Trump stesso come “unto del Signore”.
Per intuire la portata di questo accecamento fideistico, consiglio di seguire alcuni account Instagram – come
ad esempio “The good liars” – dove vengono intervistati centinaia e centinaia di “fedeli” trumpiani, ciechi a
qualsiasi rischiaramento logico-razionale, e accecati dalle loro verità di fede brandite come armi
millenaristiche. Ma sono innumerevoli le testimonianze in questo senso: citerò solo quella del deputato Chip
Roy: “La verità è che i marxisti, i radicali e gli islamisti promossi dal Partito Democratico questo fine
settimana [le manifestazioni No king, ndr] non riescono a gestire la verità. La verità è che esiste un re e quel
re è Gesù. E il presidente è stato disposto a dirlo, e Charlie Kirk era disposto a dirlo ed è stato ucciso per
questo”.

Il continuo spostamento del confine tra politico e giuridico

La peculiarità dei regimi totalitari individuata da Hannah Arendt era “quella di eccedere l’alternativa tra
governo legale e governo illegale, potere arbitrario e potere legittimo”. Essi “sacrificano i diritti dei singoli
uomini per fare dell’uomo perfetto, sotto il profilo razziale o sociale, l’incarnazione stessa del diritto. Perciò
la concezione totalitaria non richiede il consensus iuris. Perché, obbedendo alle esigenze della razza o della
classe, della natura e della storia, non ne ha bisogno – ne è già di per sé portatrice”. Trump non obbedisce alle
esigenze di una razza, ma a quelle di una nazione che può essere grande solo in quanto “comunità di
destino”, un organismo “saldato dall’esclusione di tutto ciò che non gli appartiene”. Non è forse nella
direzione dell’indistinzione tra potere arbitrario e potere legittimo che si muove Trump quando agisce in
disprezzo di ogni legge, di ogni principio liberale e costituzionale della divisione dei poteri? E non è nella
direzione dell’esclusione dei corpi estranei a un organismo, in un tipico movimento immunitario, che Trump
si muove quando dice di “odiare i propri avversari”, che sono “nemici interni”?

“Trump ricorre a una retorica oltraggiosa per cercare di legittimare la sua invasione di campo
incostituzionale”, ha detto Peter Shane, professore di diritto costituzionale alla New York University. “Che si
tratti della trattenuta immotivata di fondi destinati a istituzioni private che non si piegano al suo volere o
delle fantasie sull'uso delle città con sindaci democratici per addestrare l'esercito, Trump sta calpestando le
leggi e le tradizioni che da tempo sostengono una solida democrazia americana”.

L'affermazione di Trump al funerale di Kirk – “Odio i miei avversari” – potrebbe essere il manifesto del suo
autoritarismo: “abbiamo dei pazzi della sinistra radicale là fuori, e dobbiamo semplicemente picchiarli a
sangue”, ha aggiunto. Essi sono un “nemico interno” e “l’America è sotto invasione dall’interno”, ha detto il
30 settembre agli alti ufficiali dell'esercito convocati per il suo discorso, e l’esercito “dovrebbe usare alcune
di queste città pericolose come campi di addestramento”. Larry Noble, professore di diritto all'American
University, ha commentato: “un presidente con ambizioni dittatoriali che dichiara che gli abitanti delle città
guidate dai democratici sono ‘nemici interni’ che devono essere controllati con l’uso dell’esercito è contrario
ai principi stessi su cui è stato fondato questo Paese”.

Certo, sono flussi che ancora non hanno (ancora?) sedimentato mega-macchine totalitarie, che non hanno al
loro centro la destinalità e la purezza di un ordine biologico razziale da salvaguardare (ma la purezza e la
destinalità non sono attributi della nazione-comunità così come viene concepita?), ed è ancora storicamente
illegittimo affermare che il sovranismo di Trump e quello degli altri sovranismi di scorta siano qualificabili
come fascismi a pieno titolo. Cionondimeno è necessario saper riconoscere le dinamiche in gioco in questi
processi epocali. Saper interpretare i segni di un possibile è determinante per affermare un altro possibile.



La fede, il mito, il corpo del sovrano

Per interpretare l’insieme di questi segni, torniamo al fideismo e all’irrazionalità – ciò che ci consentirà di
scendere nelle tenebre pulsionali, necessario per comprendere la portata dei fascismi. La fede nel leader a cui
si accennava è un elemento che tiene strettamente insieme il fascismo storico e i fascismi contemporanei.
Scrive Esposito: “Hitler e Mussolini, prima di convincere, eccitano le masse. […]. Decisivo è l’elemento
sadomasochistico che attraversa le pulsioni di massa e, a ben guardare, anche quelle individuali”. I leader
come Hitler, Mussolini e Trump sanno maneggiare e orientare la macchina pulsionale delle masse: ogni
fascismo “ha conferito alle emozioni una forza costituente decisiva”, in una sorta di risposta religiosa a una
domanda di senso lasciata inevasa. Di qui l’uso del mito come altro elemento centrale del fascismo: e basta
l’evidenza per contemplare la furiosa macchina mitopoietica del trumpismo e dei sovranismi vari. Di qui
anche la centralità della messinscena centrata sul corpo del sovrano, la sua capacità teatralizzante e perfino
grottesca, che autofonda la legittimità dei suoi enunciati: “i fascisti non dettero mai eccessivo rilievo alla
parola scritta, ma solo a quella parlata, o meglio gridata, da coloro che sapevano farne uso teatrale”, scrive
Esposito. Non vale per Trump allo stesso modo che per Hitler e Mussolini? (e, in sedicesimo, per le faccette e
la postura garbatelliana della Meloni, pure).

Emozioni, mito, corpo del sovrano: siamo nel territorio del sacro, quello che Bataille prima e forse meglio di
altri seppe individuare come il proprium dei fascismi montanti, allora come ora. Il fascismo si fonda sulla
messa al lavoro di quell’eccesso pulsionale a cui si contrappone la la società che Bataille chiamava
dell’“economia ristretta”: “contrapposti agli uomini politici democratici, che rappresentano nei diversi paesi
la banalità propria alla società omogenea, Mussolini o Hitler appaiono immediatamente come tutt’altro”.
“Tutte le loro caratteristiche – violenza, eccesso, trasgressione – li distaccano dal mondo, ripetitivo e seriale,
della normalità, proiettandoli nella bipolarità, opposta, dell’eccezione”, chiosa Esposito. Questa eccezione
che si situa nel campo del tutt'altro compie, storicamente, un processo di riunificazione dei due versanti del
potere sovrano, quello militare e religioso, a fronte di una società secolarizzata: nel fascismo si ha
un'articolazione teologico-politica al massimo grado, in cui risuonano valori come dovere, disciplina e ordine
(qualità omogenee) e violenza imperativa e carisma (qualità eterogenee). Non sono questi i valori tipici che



vediamo all'opera di questi tempi? Il carisma, dunque, che eccita “l’elemento sadomasochistico che attraversa
le pulsioni di massa”: è qui, nella densità pulsionale, che i filosofi convocati da Esposito tracciano una
costellazione che illumina ancora più a fondo la nostra contemporaneità.

La forza

È Simone Weil a porre al centro della sua riflessione politica (e non solo, evidentemente) la forza, e il suo
richiamo. “Questa forza”, scrive, “risalta ovunque, nelle sfilate in uniforme, negli attentati, negli aerei
impegnati per la propaganda; e i deboli ne sono attratti come mosche verso la fiamma”. Nel fascismo, che in
questo senso è compimento di una storia plurimillenaria, la forza appare il cardine unico dei rapporti tra
soggetti. È solo la forza il principio regolatore delle relazioni, sia di quelle interne che di quelle
internazionali.

C'è il Dio della forza a guidare il fascismo, che è, come scrive Esposito, “un progetto di dominio universale
fondato sulla presunzione di superiorità antropologica sugli altri popoli”. È un destino manifesto che non
cessa di risuonare – è a quel destino di superiorità antropologica cui occorre riconettersi se si vuole rendere la
nazione-comunità nuovamente grande – la più grande.

Non c'è, nel discorso trumpiano, la naturalizzazione biologica dei rapporti sociali, ma c'è la nazione-
comunità, che sembra assumere, qua e là, tratti pericolosamente identitari, un'identità forgiata nella storia ma
che si pone come entità fuori dalla storia, entità da difendere da qualsiasi contaminazione. Le incursioni dei
paramilitari ICE nello spazio urbano appaiono da questo punto di vista come interventi chirurgici per
sterilizzare il corpo sociale dagli agenti parassitari interni.

Masochismo e sadismo

La psicoanalisi, con Freud, Reich, ma anche Marcuse e Fromm, ha interrogato a fondo il piano del desiderio
– riarticolando di fatto l’antica questione di Etienne de la Boetie sul perché gli umani scelgano la servitù
volontaria. Perché le masse desiderano essere oppresse, e si identificano con i propri oppressori? Alla base
del fascismo, scriveva Freud, “c'è il piacere perverso di soggetti desiderosi di farsi assoggettare. Essi sono
esposti a una forza ambivalente: da un lato si arricchiscono delle qualità dell’oggetto ideale; dall’altro, allo
stesso tempo, lo innalzano al punto di sostituirlo a se stessi”. Le masse che si sottomettono al fascismo sono
prima sottomesse alla propria “pulsione gregaria”, che consente una regressione allo stato di soggezione al
dominio paterno, e ci si sente amati e protetti dal padre. Ma il cuore del discorso freudiano più adeguato a
spiegare la volontà di sottomissione al fascismo è il rapporto tra principio di piacere e pulsione di morte: nel
fascismo, la pulsione di morte mette al proprio servizio il principio di piacere. Gli umani sono traversati da
una pulsione che aggrega (Eros) e una che disgrega (Thanatos): per non disgregarsi, Thanatos deve essere
proiettato all'esterno. Il fascismo implica questa operatività inarrestabile del principio di distruzione. Esso
non può fare a meno di un nemico, reale o immaginato. E il capo incarna questa pulsione distruttiva nella sua
modalità più radicale.

Erich Fromm, dal canto suo, portava ancora più a fondo l'analisi della connessione strutturale tra masochismo
e sadismo per spiegare il fenomeno fascista. Esse sono due pieghe della stessa economia psichica: “Di una
differenza fra un carattere sadistico e uno masochistico si può parlare solo nel senso che in un caso sono
rimosse piuttosto le tendenze masochistiche e nell’altro le tendenze sadistiche”. Un soggetto
sadomasochistico ha necessità di sfogare i propri impulsi sadici e masochistici, e “non potendosi rivolgere
contro il più forte, l’odio si rovescia su coloro che sono additati dall’autorità come oggetto di discriminazione
e persecuzione. Da questa pulsione si sviluppa il lato sadico del dispositivo sadomaso. […]. Se a chi è in alto
si riservano rispetto e ammirazione, a chi è in basso, nella scala sociale o razziale, si rivolgono disprezzo e
odio. La persecuzione del debole agisce come elemento di compensazione per la frustrazione generata dalla
sottomissione al forte. […]. Le donne, i bambini, gli animali hanno a questo riguardo un ruolo
sociopsicologico di estrema importanza. Quando risulti che essi non sono sufficienti, si creano oggetti di
sadismo per così dire artificialmente, gettando nell’arena ora gli schiavi o i prigionieri nemici, ora classi o



minoranze razziali”. Sadismo e masochismo sono due pieghe di un medesimo movimento: la fuga dalla
libertà. È superfluo sottolineare come tutto questo sia una potenza all'opera in un mondo di muri, di
esclusione, di razzializzazioni, e dove i sovranismi fondano la base ideologica identitaria sull'ostilità nei
confronti di migranti e poveri.

Il fascismo in noi

Nella prefazione all’edizione americana dell’Anti-Edipo di Gilles Deleuze e Felix Guattari, intitolata
Introduzione alla vita non fascista, Michel Foucault (Feltrinelli, 2025) scrive di un “fascismo che è in noi
tutti, che abita il nostro spirito e la nostra condotta quotidiana, il fascismo che ci fa amare il potere, desiderare
questa stessa cosa che ci domina e ci sfrutta”. Forse sono proprio Foucault, Deleuze e Guattari a andare più a
fondo di tutti su quel vincolo inestricabile tra pulsione di vita e pulsione di morte. Nel linguaggio deleuziano-
guattariano, il fascismo è eminentemente un movimento di territorializzazione: ovvero, codificando i flussi,
definisce confini e configura identità. “Lo Stato fascista”, scrivono Deleuze e Guattari, “si è senza dubbio
rivelato come il più fantastico tentativo di riterritorializzazione economica e politica”, nel contesto di
un'economia capitalistica che invece tende alla deterritorializzazione, ovvero produce flussi globali,
incontrollati, schizofrenici. In Millepiani, il fascismo viene letto come una reazione paranoica alla
schizofrenia: ma non si tratta di un'opposizione polare, perché i due flussi si intersecano e si alimentano
reciprocamente.

Il fascismo, in quanto macchina di morte, si radica nella pulsionalità della macchina desiderante che siamo:
perciò la lotta al fascismo va condotta prima di tutto sul piano microfisico, micropolitico, “molecolare”.
Deleuze e Guattari ci possono essere di grande aiuto, in questo: è solo creando nuovi concatenamenti che il
desiderio può produrre nuovi possibili. Capire come farlo è il secondo passo, dopo aver compreso la natura di
ciò che ci sta di fronte.

Leggi anche:
Rocco Ronchi | Roberto Esposito nelle tenebre del fascismo
Maurizio Ciampa | Roberto Esposito e la lotta con l’Angelo
Felice Cimatti | Roberto Esposito: reinventare la vita

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://www.doppiozero.com/roberto-esposito-nelle-tenebre-del-fascismo
https://www.doppiozero.com/roberto-esposito-e-la-lotta-con-langelo
https://www.doppiozero.com/roberto-esposito-reinventare-la-vita
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





