
 

Attualità di Furio Jesi 
Alessio Giovagnoni
7 Dicembre 2025

«L’intuizione e l’annuncio di Sorel era che nel secolo delle masse la discussione parlamentare doveva
risultare assolutamente inadeguata a formare una volontà politica e che in avvenire bisognava sostituirvi un
vangelo di finzioni mitiche destinate a mettere in azione le energie politiche come primitivi gridi di battaglia.
La rude ed eccitante profezia del libro era in sostanza: che i miti popolari o, meglio, fabbricati per le masse,
sarebbero diventati il veicolo dei moti politici: fiabe, fantasie e invenzioni che non occorreva contenessero
verità razionali o scientifiche per fecondare, per determinare la vita e la storia, e dimostrarsi in tal modo
realtà dinamiche».

Se prendessimo questo stralcio proveniente dal Doctor Faustus (1947) di Thomas Mann e lo sottoponessimo
senza dare alcun indizio a un ipotetico lettore ignaro, questo potrebbe pensare senza troppe difficoltà all’oggi.
Il povero sottoposto potrebbe credere che il testo si riferisca ai rigurgiti destrorsi che lamentano la perdita di
un ipotetico mondo tradizionale fatto di valori sani e immutabili capaci di dettare le norme dei
comportamenti, oppure che ci si stia riferendo a guerre e stermini che oggi come ieri vengono giustificati e
perpetrati sulla base di credenze millenarie. Il nostro lettore potrebbe poi arrivare a supporre che esista un fil-
rouge che unisce tutto questo alla riapparizione di mode, discipline, estetiche esoterico-orientalistiche. Non
avrebbe torto: nonostante il mito venga dichiarato morto a intervalli regolari, esso continua a riemergere sotto
diverse forme mantenendo intatta la sua capacità di produrre mobilitazione e coesione politica; di toccare le
corde più recondite dell’animo umano, perfino in un mondo apparentemente iper-razionale. Insomma,
progresso scientifico e innovazione tecnologica convivono perfettamente con le fiabe, con le fantasie e con le
invenzioni mitiche. E non è ahimè una supposta morte di Dio ad aver cancellato la necessità quasi
antropologica del “brivido simbolico” che solo il racconto mitico può generare.

Una figura che non ha mai smesso di credere all’efficacia e alla pervasività del mito nel mondo moderno è
senza ombra di dubbio Furio Jesi: studioso eclettico e poligrafo, dai molteplici interessi disciplinari. A Jesi il
filosofo Salvatore Spina ha dedicato una recente monografia (Furio Jesi. Mito, Rivolta, Festa, Macchina
Mitologica, Cultura di Destra) agile eppure efficace, pubblicata per l’editore DeriveApprodi all’interno della
collana “Essentials”: una raccolta pensata con l’ambiziosissimo obiettivo di offrire uno sguardo accessibile
sul pensiero di un autore o di un’autrice nell’arco di poche pagine (meno di cento) e attraverso cinque
concetti fondamentali.

Sono passati quasi quindici anni da quando un altro studioso – Enrico Manera – dava alle stampe il primo
volume dedicato alla ricostruzione dell’itinerario scientifico e politico jesiano (Furio Jesi. Mito, Violenza,
Memoria, Carocci, 2012). Quindici anni circa da quando lo stesso Manera, in un numero di Alfabeta2,
parlava di una “Jesi Renaissance” che animava il dibattito scientifico e culturale nazionale ed europeo, grazie
alla ripubblicazione di molte opere del mitologo torinese. La domanda che ci si potrebbe porre è allora se
esista effettivamente la necessità di un’altra monografia jesiana. E la risposta la offre lo stesso Spina
dichiarando già nell’introduzione che lo scopo principale del volumetto è proprio quello di vagliare e di
dimostrare l’attualità politica e teorica di Jesi. E in effetti nel momento in cui si cerca di rendere disponibile a
un pubblico ampio, non necessariamente accademico, il pensiero di un autore, significa da un lato che ha
qualcosa da dire sul presente, e dall’altro che l’interesse nei suoi confronti si è allargato notevolmente. Il
libro di Spina è quindi una porta d’accesso: chiara ed esaustiva.

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/attualita-di-furio-jesi-0
https://test.doppiozero.com/alessio-giovagnoni
https://deriveapprodi.com/libro/furio-jesi/
https://deriveapprodi.com/libro/furio-jesi/
https://deriveapprodi.com/libro/furio-jesi/
https://www.doppiozero.com/furio-jesi-mito-violenza-memoria
https://www.doppiozero.com/furio-jesi-mito-violenza-memoria
https://www.ninoaragnoeditore.it/storage/recensione/Archive/JesiAlfabeta2.pdf


Cinque concetti dettano il ritmo della nuova monografia. Un «pentagramma teorico», i frammenti di un
lessico jesiano, che pur discostandosi dalla tirannia dell’itinerario cronologico, riescono a mostrare, pur con
qualche imprecisione (il concetto di “reversione del mito” viene attribuito allo storico delle religioni Karoly
Kerényi quando in realtà è stato coniato dal folklorista Vladimir Propp) cesure e continuità nel pensiero di
Furio Jesi. Mettendo poi in dialogo l’autore con altre figure fondamentali della filosofia contemporanea
(Michel Foucault, Giorgio Agamben, Martin Heidegger, Jacques Rancière).

Il volume si apre con la riflessione jesiana intorno al mito, o più precisamente con la distinzione tra un mito
genuino e un mito tecnicizzato. Il primo, similmente a quello dell’antichità, sgorga spontaneamente dalla
psiche e «ha la capacità di costituire lo sfondo simbolico entro cui una comunità può prendere forma e
riconoscersi», mentre il secondo è «lo spazio artificiale, ricostruito in maniera faziosa» che ha il fine di
conseguire determinati effetti politici. Il mito tecnicizzato è stato ad esempio nell’ottica di Jesi l’elemento
che a partire dalla Prussia guglielmina e dalla Germania di metà Ottocento, ha fondato il terreno ideologico
adatto all’ascesa del Nazismo. Se in un primo momento Jesi ha pensato che il mito genuino fosse
nietzschianamente sperimentabile anche in un mondo disincantato e secolarizzato mediante l’arte e la
letteratura, è con la teorizzazione della “macchina mitologica” che la sua prospettiva muta radicalmente.

Inizialmente influenzato dall’irrazionalismo etnologico e storico-religioso – spesso legato ad ambienti di
destra (ad esempio quello di Mircea Eliade e Leo Frobenius) – che pensava il mito come una sostanza fuori
dalla storia capace di influenzare le vicende umane, Jesi muta la sua prospettiva fra la fine degli anni
Sessanta e i primi anni Settanta facendo i conti con i suoi autori di riferimento. C’è insomma la necessità di
un approccio al mito che escluda la sua riduzione a mera superstizione, e che al tempo stesso non dichiari
esperibile quel fatto presumibilmente accaduto in un passato remoto (perché quello è l’atteggiamento della
Cultura di Destra). Di ciò che forse è stato non possiamo dire nulla, dobbiamo invece concentrarci sulla
mitologia, cioè sui racconti che incontriamo in un dato momento storico e in un preciso contesto socio-
politico. E dobbiamo comprendere il perché determinati racconti prendano vita in un certo momento,
osservando il modo in cui essi si articolano nell’immaginario collettivo.

L’impressione che si ha nella lettura della monografia è che i lemmi centrali, quelli capaci di illuminare
l’intera traiettoria intellettuale di Jesi e di rimarcare la radicale attualità del suo pensiero, siano “Rivolta” e
“Festa”. Il termine Rivolta viene introdotto da Jesi nel 1969, momento in cui l’autore sta lavorando allo
studio delle manipolazioni politiche del mito, e contemporaneamente partecipando da cronista e da attivista
alle mobilitazioni dell’Autunno Caldo italiano. Rileggendo le vicende e le disfatte della Lega di Spartaco
(1919), Jesi compie una ricostruzione storiografica funzionale alla riflessione sul suo contesto storico segnato
dalle lotte operaie e studentesche che confluirà nel volume Spartakus. Simbologia della rivolta (uscito solo
nel 2000 grazie al lavoro archivistico di Andrea Cavalletti). La rivolta è un fenomeno che transita dalla
vicenda spartachista alle battaglie politiche del suo tempo; un evento spontaneo, privo di orizzonte strategico
e pertanto “irrazionale”, che però merita di essere interrogato.

https://www.doppiozero.com/fare-chiarezza-nel-tempo-dei-miti
https://www.doppiozero.com/fare-chiarezza-nel-tempo-dei-miti
https://www.doppiozero.com/furio-jesi-il-mito-ha-cinquantanni
https://www.doppiozero.com/cultura-di-destra-di-furio-jesi
https://www.doppiozero.com/la-qualita-mitologica-della-rivolta
https://www.bollatiboringhieri.it/libri/furio-jesi-spartakus-9788833939438/




Come sottolinea giustamente Spina l’insurrezione, letta da Jesi mediante gli strumenti della storia delle
religioni e strizzando l’occhio alle riflessioni benjaminiane sulla filosofia della storia, è un momento
sicuramente tumultuoso e violento ma che mette in luce le aporie delle società capitalistiche. La rivolta è un
fenomeno mitico che genera una “autentica” collettività in un mondo sempre più atomizzato e gerarchizzato;
che consente di osservare la realtà nella sua forma genuina, squarciando il condizionamento ideologico,
spettacolare, iper-mediatizzato, nel quale siamo immersi, interrompendo l’andamento del “tempo normale”.
Spina scrive infatti che «la rivolta è una forma di diserzione dal tempo scandito dalla produzione fordista, dal
tempo degli orologi delle città industriale e delle fabbriche, dalla visione propria del capitalismo che equipara
il tempo al denaro; nella rivolta ogni momento vale di per se stesso al di là del “valore che una visione
economicista gli impone”».

È impossibile leggere queste frasi senza andare automaticamente con il pensiero alle mobilitazioni che nelle
scorse settimane hanno interrotto il flusso di “tempo normale” che quotidianamente scandisce la nostra vita
lavorativa e ricreativa. Il grido dei manifestanti «blocchiamo tutto», anche se riferito allo sciopero generale –
e dunque non necessariamente a una esplosione violenta – rimanda senza ombra di dubbio alla necessità di
interrompere l’andamento della macchina capitalistica che ci costringe ad essere indifferenti di fronte allo
scempio e che vorrebbe che lo show continuasse nonostante tutto. E la necessità per la società capitalistica di
mantenere inalterato il flusso delle merci, dei movimenti e delle comunicazioni, si è concretizzato nella
difesa – o nel tentativo di difesa – delle stazioni ferroviarie e degli aeroporti, luoghi di transito che
evidentemente rimangono imprescindibili perfino in un mondo auto-proclamatosi immateriale e digitale.
Certo, Jesi sottolinea che la rivolta (e nel nostro caso lo sciopero generale) non corrisponde al processo
duraturo, strategico, a lungo termine della Rivoluzione. Che essa non può sussistere in autonomia senza
essere inserita in un disegno di mutamento concreto della realtà. Eppure la necessità di fermare il tempo
“omogeneo e vuoto” non può essere taciuta.

La riflessione jesiana sulla rivolta consente poi di interrogare la difficile questione sulla legittimità del ricorso
al mito nella prassi politica, di ieri e di oggi. Nel 1965, già su posizioni marxiste, il mitologo affermava che
«anche la dottrina politica più progressista si serve di uno strumento intrinsecamente reazionario quando fa
ricorso al mito poiché il mito è pur sempre “passato”: passato il quale esercita sugli uomini un certo potere».
Quindi il problema che la rivolta ha in quanto fenomeno mitologico è quello di rifarsi alla glorificazione del
passato e di creare a sua volta nuove immagini mitiche. Così è stato per gli spartachisti che hanno fondato la
loro propaganda su un mito della sconfitta eroica (quello di Spartaco, schiavo romano che nel 73 a.C. ha
provato a rompere le catene dell’oppressione venendo schiacciato dalla brutalità imperiale), accogliendo nel
proprio immaginario una grammatica sacrificale che non ha lasciato scampo ai suoi leader. Secondo il
mitologo infatti, la disfatta del 1919 è dipesa anche da questo fattore e ha indotto i rivoluzionari Rosa
Luxemburg e Karl Liebknecht a non fuggire da una Berlino assediata dalle truppe governative, nonostante
l’imminente disfatta. Anche il movimento politico contemporaneo che abbia sposato la causa più nobile deve
allora fuggire dalla tentazione di produrre una propaganda basata sul sacrificio, sulla mistica del martirio e
della morte eroica, pena la disfatta e l’adesione a un modello simbolico appartenente alla Cultura di Destra.

La riflessione jesiana sulla rivolta si collega inevitabilmente all’indagine etnologica e politica sulla Festa
(non a caso Spina colloca i due lemmi in sequenza). Questa viene intesa come evento periodico che apre a
uno spazio mitico e che, mediante la sovversione dell’ordine cosmico, giuridico e gerarchico (si pensi al
Carnevale di Bachtin) consente di esperire un tempo “altro” rispetto a quello quotidiano: «il lavoro viene
sospeso, la produzione trova un momento di arresto». Ma la forza di Jesi risiede nella sua capacità di
compiere un ragionamento che unisce problemi epistemologici ed etnologici, e osservazioni sulle
contraddizioni del mondo moderno. Già a partire dagli anni Sessanta Jesi aveva polemizzato con il suo
maestro Kerényi sul tema dell’esperibilità del mito: per lo storico delle religioni ungherese in un mondo
secolarizzato il mito genuino è ancora sperimentabile dai “grandi maestri” (i letterati). Ma l’opzione
kerényiana rischia di instaurare una gerarchia umana pericolosa, tra gli “eletti” che possono manipolare il
mito, e i comuni mortali che ne subiscono il potere fascinatorio. Nel mondo moderno un’esperienza genuina
del mito risulta praticamente impossibile: permangono solo cammini oscuri come il mito eroico della morte
sacrificale. La festa, come il mito, mostra il paradosso del mondo moderno, della società dell’intrattenimento

https://www.edizioninottetempo.it/it/il-tempo-della-festa-nuova-edizione


e del divertimento in cui però il “senso festivo” e la possibilità di accesso a una dimensione del tempo diversa
da quella della produzione e del consumo è ormai preclusa. «Anche il tempo festivo – scrive Spina – viene
considerato in base alla sua capacità di conformarsi all’imperativo del produrre e del realizzare – vacanze
organizzate come si trattasse di stilare il programma di turno in fabbrica».

Se il senso del festivo è stato spazzato via dalla desacralizzazione del mondo, da una frattura antropologica
che la modernità ha creato e che non ci consente nemmeno di assumere il punto di vista delle popolazioni
non-occidentali che sperimentano ancora la festa, la riflessione di Jesi non conduce però al rimpianto
nostalgico per un mondo perduto insito nel dibattito sul “Reincantamento del mondo”. Questa opzione rischia
di condurci di nuovo dentro all’immaginario della Cultura di Destra in cui, come afferma Spina, «risuona il
rumore cupo dell’Ur, dell’origine immemoriale e primitiva, che, pur non potendo essere verificata, impone la
lunga onda dei propri effetti determinando gli assetti del potere». Per il mitologo non si tratta allora di
riconquistare quel presunto passato, né di distruggere le macchine mitologiche che producono la nostalgia
dell’immemoriale, in quanto queste si riformerebbero come le teste dell’idra; ma di distruggere la situazione
che rende “vere” e produttive le macchine stesse.    

Leggi anche:
Erico Manera | Furio Jesi: il mito ha cinquant'anni 
Mimmo Cangiano | Furio Jesi. Miti, storia e merce 
Pierluigi Lanfranchi | Poemetti / Furio Jesi, L’esilio
Enrico Manera | Un linguaggio di «idee senza parole» / Cultura di destra di Furio Jesi
Enrico Manera | Furio Jesi scrittore. A proposito de L'ultima notte
Riccardo Ferrari | Parodia e vampirologia. L'ultima notte di Furio Jesi
Enrico Manera | Furio Jesi. Mito, violenza, memoria

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://www.doppiozero.com/furio-jesi-il-mito-ha-cinquantanni
https://www.doppiozero.com/furio-jesi-miti-storia-e-merce
https://www.doppiozero.com/furio-jesi-lesilio
https://www.doppiozero.com/cultura-di-destra-di-furio-jesi
https://www.doppiozero.com/furio-jesi-scrittore-proposito-de-lultima-notte
https://www.doppiozero.com/parodia-e-vampirologia-lultima-notte-di-furio-jesi
https://www.doppiozero.com/furio-jesi-mito-violenza-memoria
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





