
 

Digitale: benvenuta sensorialità 
Alberto Cossu
16 Dicembre 2025

La parentesi razionale della modernità

Per comprendere la riscoperta odierna della sensorialità, occorre partire da lontano, da quella che potremmo
chiamare la “parentesi razionale” della modernità. Il sociologo Max Weber descrisse il processo chiave
della modernità come razionalizzazione e “disincanto del mondo” (Entzauberung der Welt). Con l'avvento
del pensiero scientifico e della società industriale, l’Occidente espulse progressivamente il magico e il
sensibile dalla propria visione del mondo. Ogni fenomeno veniva indagato e misurato da una ragione
calcolante, animata dalla fede che non esistessero forze misteriose e che tutto fosse dominabile dal calcolo
razionale. Questo – avverte Weber – “significa il disincantamento del mondo”: la natura non è più incantata,
non parla più agli esseri umani attraverso simboli o emozioni, ma diventa un oggetto inerte da analizzare e
sfruttare.

La modernità ha così privilegiato la mente sul corpo, la ragione sui sensi. L'ideale illuminista dell’homo
rationalis vedeva il soggetto virtuoso in colui che sa dominare passioni e istinti, sottomettendo l’esperienza
immediata al vaglio della logica e della morale astratta. Il corpo e i sensi diventavano sospetti: fonti di errore
e inganno, quando non addirittura di peccato. La conoscenza “vera” doveva astrarre dalle percezioni
personali per raggiungere leggi universali e misurabili. Non sorprende quindi che ci abbiano insegnato a
diffidare delle emozioni, a tenere fuori dall’analisi la soggettività sensoriale.

Weber mise in guardia anche sul prezzo di questa svolta: il rischio di una “gabbia d’acciaio”, un mondo
governato dalla razionalità efficiente, abitato da specialisti tutto calcolo ed edonisti senza profondità. Un
ritratto attuale: circondato da comfort tecnologici e svaghi, l’uomo contemporaneo è preda di un’apatia di
fondo, di una mancanza di scopo. La ragione strumentale ha disincantato il mondo senza offrire un
equivalente coinvolgimento emotivo o spirituale. Ne risulta un’alienazione: il mondo ridotto a insieme di
oggetti da usare, l’individuo a ingranaggio o consumatore annoiato.

Il ritorno dei sensi e la svolta digitale

Dopo decenni dominati dai media della parola e della ragione (libri, giornali, talk show), la sete di
sensorialità covava sotto la cenere. Oggi vediamo un sorprendente ritorno dei sensi proprio là dove meno ce
lo aspettavamo: nei media digitali.

Agli albori di Internet, infatti, la cultura restava nel solco del libro: anni ’90 fatti di testi e discussioni scritte
(newsgroup, blog, email, chat), con immagini sgranate e quasi nessun video. La prima cultura digitale era
dunque ancora razionale e discorsiva. Con l'aumento della banda e l'avvento dei social media, lo scenario è
cambiato radicalmente. Prima Facebook e Instagram hanno trasformato la comunicazione: dal testo si è
passati a un flusso incessante di immagini e video personali, in cui la componente visiva ed emotiva ha preso
il sopravvento. Poi è arrivata la vera rivoluzione sensoriale con TikTok e le piattaforme di video brevi: qui
parole e argomentazioni quasi scompaiono, lasciando spazio a frammenti estetici progettati per colpire
immediatamente i sensi. Clip di pochi secondi, musiche virali, colori saturi, movimenti ritmici – i contenuti
di successo non “spiegano” nulla: si percepiscono direttamente, spesso senza nemmeno bisogno di capire una
lingua.

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/digitale-benvenuta-sensorialita
https://test.doppiozero.com/alberto-cossu


In questa svolta anche ciò che è ordinario diventa spettacolo sensoriale. C’è chi trasforma il lavaggio di un
tappeto sudicio in una danza ipnotica di schiuma e spazzole; chi riprende in primo piano le mani mentre
tagliano sapone o impastano il pane, esaltando ogni scricchiolio e fruscio. Piccoli gesti quotidiani – pulire,
cucinare, aggiustare, prendersi cura di sé – diventano pillole audiovisive di piacere immediato. Hashtag come
#OddlySatisfying o #ASMR parlano chiaro: cerchiamo soddisfazione, piacere, rilassamento – insomma,
sensazioni e non concetti.

Tutto ciò segnala un cambiamento profondo nel nostro rapporto con i media. Non cerchiamo più soltanto
informazioni o intrattenimento narrativo: cerchiamo stimoli che facciano vibrare i sensi e le emozioni. Dopo
una lunga ubriacatura di razionalità, abbiamo fame di immediatezza corporea, di esperienze tattili, sonore,
visive che ci riconnettano al mondo in modo diretto. È come se il pendolo della storia, spintosi all'estremo
dell'astrazione razionale, stesse ora tornando verso il polo dell'esperienza vissuta. La cultura del testo e
dell’idea cede il passo a una cultura del sentire.

Merleau-Ponty sosteneva che il corpo è “il mezzo generale che abbiamo per avere un mondo” – la
percezione sensibile è il nostro modo primario di essere al mondo. Dopo secoli di visione distaccata e
mentale, stiamo riscoprendo una visione da dentro, attraverso occhi, orecchi e pelle, che restituisce spessore
all'esistenza quotidiana. Se la modernità ci ha spinto a prendere le distanze critiche dal mondo, la digitalità ci
invita a immergerci di nuovo in esso con tutti i sensi aperti.

Risonanza digitale: connessioni ed estetica algoritmica

Per capire meglio questa svolta sensoriale, introduciamo un concetto del sociologo Hartmut Rosa: la
risonanza. Secondo Rosa, gli esseri umani hanno un bisogno fondamentale di sentire che il mondo risponda
alla loro presenza. In un mondo disincantato e reso muto dalla razionalità, sperimentiamo invece
l’alienazione: nulla ci parla davvero, ci sentiamo isolati interiormente. La risonanza è l'opposto
dell'alienazione: è il momento in cui qualcosa nel mondo ci chiama e noi rispondiamo, in cui avvertiamo una
vibrazione reciproca tra noi e ciò che incontriamo. Può accadere ascoltando una musica che dà i brividi,
contemplando un paesaggio mozzafiato o dialogando con qualcuno con cui siamo sulla stessa lunghezza
d’onda. Sono esperienze in cui smettiamo di controllare tutto dall’esterno e ci lasciamo coinvolgere, persino
trasformare, dall’incontro. Non a caso la risonanza si manifesta fisicamente: pelle d’oca, cuore che accelera,
nodo alla gola o lacrime improvvise. Il corpo ci segnala che qualcosa di significativo ci sta accadendo, che
siamo toccati e mossi dentro.

Ebbene, la tesi che propongo è che la svolta sensoriale dei media digitali sia in realtà l’espressione di una
logica di risonanza digitale. Brevi video e dirette streaming sembrano progettati per suscitare micro-
esperienze di risonanza istantanea. Pensiamo a quando guardiamo un tappeto sudicio tornare pulito oppure
ascoltiamo qualcuno che sussurra suoni delicati: proviamo un piccolo brivido di soddisfazione, un senso di
calma. In quei momenti qualcosa “risuona” in noi: la voce o l’immagine tocca le giuste corde del nostro
sistema nervoso, facendoci sentire accarezzati e confortati a un livello pre-razionale.



Ciò che rende “digitale” questa risonanza è il ruolo degli algoritmi e delle piattaforme. Il contenuto che ci
emoziona non arriva per caso: un sistema di feedback analizza ogni nostra interazione (clic, like, secondi di
visione) e calibra il flusso successivo di conseguenza. In altre parole, l’algoritmo si accorda sulle nostre
frequenze emotive e sensoriali. Se un certo tipo di video ha risuonato con noi e catturato la nostra attenzione,
il sistema ce ne proporrà altri simili, cercando di mantenere quella risonanza nel tempo. Si crea così un
circuito potenzialmente infinito: utente e flusso mediatico si influenzano a vicenda in un ciclo continuo di
stimolo e risposta. Ad ogni nostro feedback positivo (misurato in minuti di visione, reazioni, commenti)
corrisponde un adattamento dell’output algoritmico, che prova a farci vibrare ancora sulla stessa lunghezza
d’onda.

Questa dinamica ha luci e ombre. Da un lato permette una personalizzazione dell'esperienza senza
precedenti: il feed diventa un tessuto quasi intimo, cucito sui nostri gusti e inclinazioni sensoriali, come un
curatore personale di meraviglie sempre attivo. Se amo i video di pittura, ogni giorno vedrò colori che si
mescolano sulla tela; se mi rilassa osservare mani che cuciono tessuti, troverò sempre nuovi artigiani nel mio
streaming. I media digitali ci sorprendono con bellezze inattese e abituano i nostri sensi a un flusso costante
di stimoli gratificanti. La noia diventa il nemico da evitare: ogni attimo libero può offrire un piccolo piacere
estetico o emotivo.

D'altro canto, questo meccanismo pone interrogativi. La risonanza autentica, ricorda Rosa, richiede apertura
all’altro e spazio per l’imprevisto – non la si può fabbricare a comando. Se i nostri feed ci rinchiudono in una
bolla di contenuti che già sappiamo piacerci, rischiamo un’auto-referenzialità: veniamo solleticati sempre
sugli stessi tasti, senza mai uscire dalla comfort zone. L’algoritmo, nel tentativo di massimizzare il nostro
engagement, potrebbe sterilizzare la risonanza riducendola a una formula ripetitiva. I veri incontri
trasformativi accadono spesso quando qualcosa rompe le nostre abitudini percettive: un volto nuovo che ci
commuove o una melodia inattesa che ci rapisce, un’esperienza che non sapevamo di desiderare finché non ci
sorprende. La sfida è dunque sfruttare la capacità dei media di creare risonanza senza imprigionarla in
un’ennesima gabbia algoritmica. In altre parole, dovremmo auspicare una risonanza digitale aperta, che lasci
spazio all’imprevisto e all’autenticità dell’incontro, invece di un loop chiuso di stimoli confezionati.

Il paradosso dell'ipertecnologico: estetica e corpo ritrovato



A questo punto emerge un paradosso storico-culturale. La modernità, con la sua enfasi su tecnica e
razionalità, sembrava destinata a sopprimere il sensibile e a renderci sempre più cerebrali, quasi macchinici.
Invece oggi proprio gli strumenti iper-tecnologici stanno favorendo un ritorno dell’estetica, del piacere e del
senso incarnato. È un ribaltamento ironico: dove l’Illuminismo diceva “Cogito ergo sum”, TikTok sembra
dire “Sento, dunque sono”. Lungi dall’esserci trasformati in automi razionali privi di emozioni, ci ritroviamo
online a cercare esperienze che hanno quasi il sapore di rituali – profani e quotidiani, ma pur sempre rituali
sensoriali.

Il teorico dei media Marshall McLuhan aveva anticipato qualcosa di simile con l’idea di una “ri-
tribalizzazione” operata dai media elettrici. La stampa, dal Rinascimento in poi, ha “de-tribalizzato” la
società occidentale privilegiando la lettura individuale e anestetizzando in parte gli altri sensi. Al contrario, i
media elettronici ci riportano in un “villaggio globale” dove comunichiamo istantaneamente e torniamo a
una partecipazione collettiva simile a quella delle società tribali. I media digitali sono, per McLuhan,
estensioni del nostro sistema nervoso: immersi in un flusso informativo continuo, ci riconnettono gli uni agli
altri rendendoci parte di una vita comune più immediata. È una visione profetica: già negli anni ’60 McLuhan
descriveva ciò che viviamo oggi con social network, dirette streaming e comunità online.

Esempi attuali confermano questa intuizione. Ad esempio, proliferano i livestream “ambient” su YouTube:
per esempio una stanza da tè giapponese con la pioggia che cade fuori viene trasmessa in diretta, e migliaia di
utenti vi si collegano non per vedere un evento, ma per essere presenti insieme in quello spazio virtuale e
trarne un conforto sensoriale. È come ricreare un focolare comune nell’era digitale: sapere che altri stanno
ascoltando con noi la stessa pioggia ci regala un sottile senso di compagnia e calore umano. All’opposto della
logica moderna del “tempo è denaro”, qui il tempo è sospeso e gratuito, dedicato semplicemente al sentire
insieme. Si tratta di micro-esperienze estetiche che ricuciono in modo nuovo il tessuto della socialità: una
socialità fatta non di grandi discorsi o di produttività, ma di presenza reciproca nel segno dei sensi.

Questi fenomeni evidenziano il paradosso di cui sopra: l’iper-tecnologico può diventare veicolo di un neo-
primordialismo sensoriale. L’estrema datificazione dell’esistenza – algoritmi, intelligenza artificiale, realtà
virtuale – coesiste con una parallela ri-sensorializzazione dell’esperienza. Può sembrare uno scenario
schizofrenico: da un lato siamo profili digitali, numeri su grafici; dall’altro siamo anche corpi emozionati,
con gli occhi lucidi davanti a un bel video, la pelle d’oca per un suono in cuffia. Forse proprio qui, in questa
tensione, si nasconde una verità profonda della condizione attuale: più la tecnologia ci astrae in un mondo di
dati, più cerchiamo disperatamente di reincarnarci in esperienze tangibili. È una forma di omeostasi culturale:
all’eccesso di virtualità risponde un bisogno di concretezza sensoriale.

Sensorialità come resistenza e risorsa di felicità

La riscoperta dei sensi nel digitale può essere vista come una resistenza all’alienazione e insieme uno spunto
per ripensare la felicità. Scegliere un contenuto online per il piacere autentico che ci dà – anziché per
abitudine o convenzione – è un piccolo atto di ribellione: significa reclamare il proprio tempo e la propria
sensibilità in un contesto progettato per catturare la nostra attenzione. La sensorialità oppone alla logica
dell’efficienza e del profitto un’esperienza gratuita, fine a sé stessa. Anche fermarsi ad ascoltare un uccello
che canta o a seguire un video ASMR significa affermare che non siamo solo consumatori, ma esseri
senzienti che rivendicano il diritto di emozionarsi e meravigliarsi. Ci accorgiamo così che la felicità non è un
traguardo astratto (successo, ricchezza, indici di benessere), ma una trama di momenti sensoriali in cui
risuoniamo col mondo. Come ricorda Hartmut Rosa, una vita è tanto più buona quanto più è ricca di
risonanze – e questa svolta esprime proprio il desiderio di più risonanza e meno performance. Invece di usare
i social solo per competere, possiamo usarli per riscoprire ciò che ci fa stare davvero bene, espandere la
nostra sensibilità e magari trovare nuova ispirazione creativa. Molti, dopo aver assaporato questi contenuti, si
scoprono desiderosi di creare a loro volta – dipingere, coltivare, suonare – attività che riconnettono alla
realtà. La risonanza digitale non è un fine ma un mezzo: un ponte che può riportarci a vibrare anche fuori
dallo schermo.



In conclusione, la svolta sensoriale nei media digitali segna un ritorno. Dopo un lungo vagare nella
razionalità strumentale, torniamo ai sensi con strumenti nuovi ma con l’esigenza antica di sentirci parte del
mondo e pienamente vivi. In questo percorso c’è un potenziale di resistenza e un germe di felicità autentica –
quella che nasce dalla risonanza con ciò che ci circonda. Sta a noi coltivarlo: godendo della bellezza che la
tecnologia può far emergere e portando quella risonanza anche fuori dagli schermi, nel tessuto vivo della
nostra quotidianità. In un’epoca in cui tutto sembra virtuale, riconnettersi ai sensi è forse il gesto più reale che
possiamo compiere.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

