DOPPIOZERO

Andrea Cortdlessa: Pasolini visivo

Francesco Baucia
16 Dicembre 2025

I 2 novembre scorso si € chiuso un triennio, compreso traiil centenario dellanascitaeil cinquantenario della
morte, in cui lafiguradi Pier Paolo Pasolini e tornatain modo prepotente sulle scene della culturaitaliana. Si
sono moltiplicate le mostre, le iniziative editoriali, i documentari, gli incontri nelle biblioteche, gli
approfondimenti su siti e giornali. Non che, negli anni precedenti, Pasolini fosse finito nel dimenticatoio, ma
forse prevalevano, presso il pubblico “generalista’ della cultura, due tendenze ugualmente futili (e soloin
apparenza divergenti). Daun lato, I’idea che di lui si fosse gia detto piu 0 meno tutto, e che molte delle sue
battaglie fossero ormai di retroguardia, in una societa che pareva scesa serenamente a patti con il modello
capitalistico/consumistico, imbellettato alla bisogna di istanze etiche e civili. Dall’ altro, il suo confinamento
aiconavuota, a mito slegato dall’ opera: «Un santino, anzi un santone da murale». Queste parole sono tratte
dall’ ultimo libro di Andrea Cortellessa, Una ragione di piu per andare all’inferno. Vedere, Pasolini
(Treccani), raccolta di nove saggi che condividono I’ esplorazione dei rapporti di Pasolini con le arti visive.
Testi accomunati anche, e in maniera sentita, dall’ idea che al di |a delle celebrazioni pitu 0 meno retoriche un
confronto reale con un autore cosi complesso non sia ancora avvenuto. Cortellessa lo sottolineagianelle
prime pagine del libro, ricordando quanto scritto da Franco Fortini, un amico-rivale di Pasolini che spesso 1o
fraintese in vitama che fu lucido atracciare il modo per gestirne I’ eredita: «Smetterla con la confusione fra
biografia e opera ossia col mito» e leggerlo/vederlo davvero per stabilire del suo lavoro «un canone di
eminenza ossia una antologia». Questi obiettivi possono essere raggiunti privilegiando linee di indagine che
aggirano quella confusione, e che si soffermano su nodi intricati marilevanti, come appunto |’ incontro-
scontro di Pasolini con la contemporaneita artistica (le avanguardie) e, in generale, un’idea dellavisione che
si definisce anche (e soprattutto) in rapporto alle riflessioni sulla pratica cinematografica. La ricchezza del
libro di Cortellessa permette di percorrere, a suo interno, diversi sentieri; qui ne imboccherd uno, con le
domande che da scaturiscono, un sentiero che parte proprio dallateoriadel cinema e della sceneggiatura.

Non é una novitail fatto che il saggio del 1965 La sceneggiatura come «struttura che vuol essere altra
strutturax (poi incluso in Empirismo eretico sette anni dopo) sia, oltre che ancora oggi uno dei contributi piu
stimolanti su questa formatestuale, uno scritto chiave per la parabola artisticadi Pasolini. Lo coglieva gia nel
1979 Antonio Bertini, in Teoria e tecnica del filmin Pasolini (Bulzoni), quando scriveva che «la struttura
letteraria della sceneggiatura nel tendere verso una struttura filmica compie un’ operazione che si puo [...]
definire “regressiva’» non in senso negativo, ma positivo: perché offrendosi al linguaggio «arcai co-onirico»
del cinema, che e piti originario di quello «di tipo razionale o concettuale» della parola, contribuisce alla
«sacralizzazione dell’ astoricita del mondo dell’ emarginazione» — che e la dove Pasolini vuole portare la sua
testimonianza. E proprio latensione verso I’ altro da sé (il film, larealtd), e quindi I’ aperturadellaforma, a
costituire per Pasolini |a specificita della sceneggiatura. Ma quell’ altro dal testo potevaindicare, come
avrebbe poi notato Walter Siti, la vita stessa del suo autore: «Quel che vale nel rapporto parola/immagine per
la sceneggiatura puo essere universalizzato in un orizzonte di “ pansemiologia’ —in tale orizzonte si puo
supporre che qualunque segno, verbale o iconico, possa essere “integrato figuralmente” dall’ esempio vissuto
di colui chelotraccia[...]. Lavitastessa dell’ autore diventerebbe allora, da un punto di vista semiotico,
parte integrante del segno» (da Quindici riprese. Cinguant’ anni di studi su Pasolini, Rizzoli 2022). Si arriva
qui in presenza di quell’intreccio tra biografia e operaindicato da Fortini, approcciandolo perd non con la
superficialita del mito pubblico, ma attraverso le sue ragioni profonde. E queste ragioni possono essere
condensate in un concetto che, esemplificato dallateoria della sceneggiatura, attraversatutto il percorso di


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/andrea-cortellessa-pasolini-visivo
https://test.doppiozero.com/francesco-baucia
https://www.treccanilibri.it/catalogo/una-ragione-di-piu-per-andare-allinferno/

Pasolini: quello, appunto, di «integrazione figurale». Erich Auerbach, in un saggio del ' 39, aveva usato
guesta definizione trattando della concezione del tempo nel Medioevo, compresatrai poli della profeziae
della promessa (pre-figurazione) e del suo adempimento nel futuro; Pasolini se ne appropria, ma per
significare altro: la «capacita — scrive Cortellessa— della scrittura letteraria di evocare immagini virtuali», il
fatto che un testo, anziché qualcosa di stabile, € in movimento, & un «processo», tanto dal lato dell’ autore,
come detto sopra, quanto dal lato del suo fruitore (e su questo tornerd dopo): entrambi sono chiamati a
integrarlo.



WALITER SITI

Quindici riprese

Cinquant’anni
di studi su Pasolini




Si pone a questo punto un problema che, amio avviso, ha segnalato in maniera precisa Emiliano Morrealein
La sceneggiatura come struttura in movimento o come morte della letteratura (incluso in Pier Paolo
Pasolini. Figure, luoghi, dialoghi, acuradi Elisa Donzelli, Marsilio 2024). Un problemadi cui lo stesso
Pasolini si erareso consapevole solo pochi anni dopo il saggio sulla sceneggiatura confluito in Empirismo
eretico, svolgendo una delle sue tante attivita parallele, quelladi recensore di libri. E scrivendo per il
«Tempo» di Cent’anni di solitudine di Gabriel GarciaMéarguez — un libro malsopportato, anzi: detestato —
che Pasolini compie un passo ulteriore, inatteso, nella suariflessione sulla sceneggiatura: dopo aver
ricapitolato letesi del decennio precedente, e ricordato I'idea di integrazione allaloro base, prosegue cosi:
«Tuttavial’ enorme maggioranza delle sceneggiature [ ...] sono pessimalletteratura. L etteratura indegna».
Bisogna fare attenzione a non cadere nello schemadell’ abiura, di cui si spesso e vittima parlando di Pasolini,
perché qui si e piuttosto davanti — come scrive Morreale — a una «torsione», in cui I’ autore non disconosce il
risultato delle sue riflessioni ma prende coscienza del loro lato oscuro. Perché le sceneggiature (e, in generale
i testi di servizio del cinema come soggetti e trattamenti, che pure 1o stesso Pasolini non avevaesitato a
raccogliere in Ali dagli occhi azzurri) portano su di sé un marchio d’infamia? Ecco larisposta: queste forme
di scrittura non sono davvero «pubbliche», ossia destinate in primis alla gente comune, a una platea, ma
professionali. Sono parte di un commercio: quello tra uno scrittore cinematografico e un produttore, ovvero
colui che deve farsi piacereil copione, acquistarlo e di conseguenzainvestire del denaro (proprio, o farsi
collettore di denari atrui) per trasformarlo in un film. In questo senso, poiché sta all’interno di unalogica di
scambio economico, il produttore é «ancora unavolta, il padrone». Per far si che quest’ ultimo investa su una
certa sceneggiatura, il suo autore deve agire con scaltrezza, quindi blandirlo, «arruffianarselo». E come
avviene questa lusinga? Creando un canae di complicitatra autore (venditore) e lettore
(compratore/padrone). Ovvero appianando tutte |e asperita che un testo puo presentare: le «ambizioni
politiche e letterarie dell’ autore» (contrabbandate per «veniali esigenze culturali»), le «fatali complicazioni
dei personaggi», «I’umorismo critico e amaro». Tutto deve rientrare in uno schema che
I’interlocutore/acquirente puo ricondurre adel precedenti che hanno gia unaloro posizione nel mercato
culturale: per raggiungere questo obiettivo, |o sceneggiatore compie uno sforzo «per ridurre, per
sdrammeatizzare, per rendere tutto comunicabile e senza problemi reali». Maqui, allafine della perorazione,
Pasolini fa partire lafrecciata piu bruciante. L’ imbellettamento a cui il testo della sceneggiatura é sottoposto
dal suo autore &, in ultimaanalisi, una contravvenzione morale: «Lamaggior parte degli scrittori
cinematografici provengono dalla élite culturale [€] hanno I’ obbligo, direi sociae, di considerare il padrone
un idiota, un semianalfabeta, un uomo spregevole. [...] Ora, nessun uomo & aprioristicamente come lo
sceneggiatore immaginasiail produttore: nessun uomo e aprioristicamente inferiore anoi stessi. [...] Agire
in modo contrario a questa prima, elementare regola morale, rende un autore indegno della sua professione».
Eccola, dungue, la colpagrave di Marquez: trattareil proprio lettore come uno sceneggiatore farebbe con un
produttore; adularlo, rendergli laletturafacile e piacevole perché metta mano a portafoglio, €, in fin dei
conti, sminuirlo come uomo. La letteratura diventa, nelle sue mani — dice Pasolini rivoltandogli contro una
citazione del suo stesso romanzo —, «il miglior giocattolo che si fosse inventato per burlarsi dellagente» (la
stroncatura di Cent’anni di solitudine si trovain Descrizioni di descrizioni, 1979).



Pier Paolo Pasolini
Figure, luoghi, dialeghi

= . . Ny =
a cura di Elisa Donzelli ™+

L™




Tra adulazione e disprezzo dell’ interlocutore: ecco |o spazio inaccettabile degli scrittori-sceneggiatori.
Morreale ci avverte che questo problema ci riguarda davicino, staanoi renderci conto di quanto «questa
“abietta complicita’ con il proprio lettore-consumatore abbia segnato i destini dellaletteratura non solo
italiana degli ultimi decenni». Se certo e difficile seguire Pasolini nel giudizio su Mérquez, portandosi in
prossimita dell’ oggi e guardandosi attorno la prospettiva cambia: il panoramasi mostrafitto di scrittori-
brand, di sovraesposizioni autoriali non necessarie, di carriere transmediali che hanno il profilo

dell’ occupazione del mercato piu che dell’ assenso a una concezione processuale e aperta dell’ opera. Tutti
fenomeni che in larghissima parte si basano su quell’ appianamento delle asperita, ideologiche e morali, che
Pasolini indicava come uno degli aspetti piu rivoltanti della «comunella» tra scrittore e consumatore.
Insomma, una caricatura di tutto cio che egli aveva voluto essere e sperimentare come artista. Siamo giunti
quindi allamalattia dell’ integrazione, alla stipula di un patto scellerato sotto gli occhi del dio dei consumi.

Come reagire? Se Pasolini ha aperto o spazio del pericolo, e subito dopo o ha cintato con segnali d’ alarme,
ha fornito tuttavia anche unavia di salvezza. Mi sembra che, rispetto a questo problema, la possibilita di una
soluzione siaresa piu concreta proprio dalle indagini che Cortellessa compie nel suo libro, e in particolare
dall’analisi di un esperimento grafico di Pasolini, trovato nelle sue carte. Ancora piu prezioso, ed
eccezionale, perché astratto, quando é noto il fastidio di PPP per la pittura astratta. |1 disegno rappresenta un
modulo di linee che si ripete per sedici volte in maniera quasi identica, con minime variazioni, corredato da
un titolo-didascalia: 11 mondo non mi vuole piu e non lo sa. Per Cortellessa, questo esperimento di difficile
datazione che riporta alla mente Henri Michaux o Luigi Serafini (che pero Pasolini non poteva conoscere),
richiamal’ideadi sospensione del senso, di opera «a canone “ sospeso” » che sarebbe diventata sempre piu
importante nella poetica pasoliniana. spirata da Barthes, seminata, anch’ essa, in un saggio di Empirismo
eretico (La fine dell’ avanguardia) e sbocciata poi nelle opere tarde: La Divina Mimesis, Petrolio, Salo.
Rispondendo dungue a Fortini, Cortellessa scrive: «Un canone sospeso puo essere [...] lamigliore antologia
di Pasolini: opere che si sottraggono a qualsiasi interpretazione a senso unicox». L’ esatto contrario, dungue,
che «rendere tutto comunicabile e senza problemi reali» come fa la cattiva letteratura-sceneggiatura. Come fa
molta dellaletteratura che ci circonda. E “sospesa’, di un’ opera, non vuol direilleggibile, come di sicuro non
vuol dire gia-letta, giadecisain partenza: «significa aperta allalettura, all’ interpretazione — “sospesa’ in
guanto “interminabile’». Non é questo — con Pasolini e contro Pasolini — che fanno le buone avanguardie
quando reinventano i linguaggi e regole del gioco?

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




Andrea Cortellessa

Una ragione
di piu

per andare
all'inferno

Vedere, Pasolini




