
 

Trione e il labirinto dell'avanguardia 
Francesco Valagussa
2 Gennaio 2026

È uscito un nuovo libro sulle avanguardie del Novecento! Qualcuno senz’altro reagirà facendo spallucce:
“Ancora! Un altro? Ce n’era proprio bisogno?”. Altri, con un misto tra l’isterico e il saccente, potrebbero
malignare: “Ma è già stato detto tutto! C’è davvero qualcosa di nuovo sulle avanguardie?”. Nel suo nuovo
libro, Rifare il mondo. Le età dell’avanguardia, edito per Einaudi, Vincenzo Trione si è preso un bel rischio.
Senz’altro. Viene in mente, però, un passaggio di Montaigne: nessuna forma è così buona da voler essere
conficcati lì a vita. L’anima è sempre in tirocinio.

Da qui nasce il desiderio di nuove indagini, di ulteriori approfondimenti, di inventare prospettive inedite:
nello specifico, questa è anche la brace che cova costantemente sotto la cenere delle consuetudini e da cui è
nata – lupus in fabula – l’avanguardia stessa. Dunque, l’avanguardia aveva altro da dire, oltre le forme
tradizionali. Perciò … c’è sempre altro da dire … anche sull’avanguardia.

Innanzitutto, guardiamo ai numi tutelari, senza cui il libro non sarebbe nemmeno immaginabile: il primo è
Walter Benjamin, “il maestro del collezionismo che usa i libri degli altri come porte d’accesso privilegiate”,
che coltiva “l’ambizione di dire tutto e subito, prima che lo sguardo interiore della concentrazione possa
dissolverne l’efficacia”, per “reagire all’umida noia della cultura europea borghese, per dar vita a un esile
rigagnolo in grado di muovere le turbine della storia”. L’altro è Jean Cocteau, che ci ricorda come non si
possa essere artisti se non si sia anche un po’ dilettanti – la mente corre a Klee, quando volle dipingere con la
mano sinistra, perché la destra era impregnata di accademia. Il terzo è Cronenberg: per non intendere l’arte
come fosse una mera caccia alla conciliazione. L’arte è un coltello, un’ascia, come diceva Kafka: ogni
angelo è terribile aveva scritto Rilke. Crimes of the Future mostra il caos come metafora del nostro tempo: “il
declino del dominio della ragione e il trionfo di un’illuminata follia”. In questo contesto viene delineato il
ruolo dell’arte: “in un sistema che non distingue più il reale dal virtuale”. Ma forse è proprio l’arte ad aver
creato l’equivoco: già Platone rilevava – e perciò condannava – la presenza di immagini che non
corrispondevano a niente di reale. Da ultimo, tra i grandi ispiratori del volume, c’è Arcangeli, con la sua
“distanza da una visione immunitaria della storia dell’arte” – e prima di lui Longhi, “il regista di un
avvincente film sulla pittura italiana”.

Bene, il pedigree è di tutto rispetto. Ma i più smaliziati staranno già aspettando Trione al varco: “e adesso, …
da dove cominci a parlarci delle avanguardie? Vediamo un po’, dopo il riscaldamento, quale sarebbe il piano
partita”. Bene, Trione inizia in maniera talmente meditata da apparire fin troppo semplice. Si parte da una
coppia: un uomo e una città. La città è Parigi, l’uomo è Apollinaire. “Benvenuti in un’epoca fuori dai cardini.
In essa, i delicati sismografi dell’arte vengono scardinati da un terremoto culturale, sociale, morale, politico
ed estetico vasto, violento, di inaudite proporzioni”.

Dunque Parigi. “Che è, insieme, idra, oceano, vulcano, mostro, fornace, lupanare. Residenza del diavolo, del
rimorso, dello spleen. Tempio di follie e di melanconie. Appariscente, ma invisibile. Spazzata via dalla
bonaccia delle rivoluzioni permanenti, in attesa di imminenti apocalissi”. Siamo tutti un po’ come Gil Pender
in Midnight in Paris: speriamo di essere rapiti da un sortilegio, sugli ultimi rintocchi della mezzanotte, di
salire su una Peugeot d’epoca e di rivivere quegli anni, incontrando Toulouse-Lautrec, Picasso, Scott
Fitzgerald, Hemingway, Dalì e molti altri.

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/trione-e-il-labirinto-dellavanguardia
https://test.doppiozero.com/francesco-valagussa
https://www.einaudi.it/catalogo-libri/arte-e-musica/arte/rifare-il-mondo-vincenzo-trione-9788806256715/


Veniamo ad Apollinaire. Apollinaire significa un’intera filosofia dell’arte: un prezioso filo di Arianna che ci
guida nel labirinto dell’avanguardia. Dallo spettacolo fantastico di quella metamorfosi dei rimandi consueti
che risponde al nome di Picasso, quasi una sorta di moderno Capaneo, si approda alla fascinazione per la
rivoluzione futurista. Poi si riparte verso Kandinskij, che ammira un bambino mentre si disfa dell’esteriorità:
la forma mira solo a rivestire l’interiorità con l’apparenza e l’azione più efficaci. Le “immortali notizie in tre
righe” elaborate nei bollettini della grande pittura da Félix Fénéon, alcuni innesti preziosi colti da Borges e
Valéry, i contributi di Lionello Venturi, sino a rilevare il ruolo dell’avanguardia nella parresia di Foucault:
tutto questo apparato a sua volta illumina la ricerca di Apollinaire. Sullo sfondo di tutto, d’altra parte, si
staglia Baudelaire – colui che forse prima di tutti visse “in bilico tra rivoluzione e nostalgia, tra progresso e
decadenza”.

Eccoti servito, scettico lettore: la mappa comincia a delinearsi. Non aspettarti però di vedere una stoffa
mentre viene tessuta mano a mano sotto i tuoi occhi. Già una simile operazione richiederebbe una certa
perizia: si tratterebbe d’intrecciare tra loro, con grande abilità e sensibilità, una serie di fili preziosissimi e
proprio per questo poco maneggevoli. I fili si chiamano Mondrian, Marinetti, Matisse, Boccioni, Duchamp,
Delaunay, Severini, Lhote, Man Ray. Non fateci continuare: la lista sarebbe troppo lunga. Ci siamo capiti:
ognuno di loro è un mondo, non un filo. E infatti Trione non perde tempo a intessere, consapevole che “il
tessuto delle nostre liturgie viene sconvolto” dalle avanguardie. Anzi, l’avanguardista “non rispetta
convenzioni né riserve. Non teme gli eccessi”.

No, non è una stoffa, non è un tessuto, piuttosto un campo di forze. Ad ogni successiva aggiunta la dinamica
complessiva si modifica, perché si altera l’influenza reciproca di una carica sull’altra: ciascuna delle cariche
citate in precedenza reagisce e assume nuovi significati. Potremmo dire così: partiamo dal binomio
Apollinaire-Picasso, ma per cercare di capirci qualcosa sarebbe utile passare da Jean Metzinger. Non ci si
arriva, però, se non introducendo il concetto di Kunstwollen (Trione qui non cita nemmeno Riegl, ma è ovvio
che, dietro questa semplice nozione, si apra a sua volta una galassia di riferimenti). A questo punto il
problema diventa teorico: come perimetriamo l’avanguardia temporalmente o geograficamente? E quali arti,
quali pratiche sono coinvolte dalle avanguardie? Vediamo: pittura e scultura. E fotografia, musica, cinema,
teatro. E la moda, il design, la grafica? Riformuliamo la domanda: che cosa resta fuori? Che cosa non viene
coinvolto dal vortice delle avanguardie? Allora dovremo coniare una sorta di interdisciplinarietà, delineando
un “oggetto nuovo che non appartenga a nessuno”. Firmato Roland Barthes. Ecco, osservate! Noi
aggiungiamo Roland Barthes e dunque tutti gli autori e le opere citate sinora si spostano un poco, i loro
rapporti reciproci vengono riformulati… fino al prossimo autore.

A tal proposito, i primi due che vengono in mente sarebbero Milan Kundera e Hans Magnus Enzensberger,
ma a distanza di poche pagine il discorso si dirigerà su Habermas e sull’esplosione della continuità storica.
Ad ogni pagina, caro lettore, siamo costretti a lavorare, a calibrare di nuovo tutti i pesi che abbiamo
assegnato sinora a testi, interpreti, critici, capolavori, musei.



Vincenzo Trione.



È una fatica: non è un lavoro semplice. Ma il nostro campo si precisa sempre meglio, con continui effetti di
rimbalzo. Almeno un esempio vorremmo proprio farlo, anche solo per offrire l’idea di quanto esposto sin qui.
Si parlava della difficoltà di perimetrare il Kunstwollen, ma Trione osserva come questo problema non
riguardi soltanto l’avanguardia: la civiltà delle idee tende sempre a valicare i confini – si pensi al Gotico, al
Rinascimento, al Barocco. “Realtà geografica che sente la propria unità come un fatto innanzitutto spirituale.
Non cattedrale immobile e chiusa, ma cantiere disponibile agli scambi e alle contaminazioni”. Bene. Poche
pagine dopo, però, comincia a martellare il tema “guerra”: lo si introduce mediante un focus sulle metafore,
ma poi si amplia, diventando addirittura il titolo di un’intera sezione. Il richiamo della Grande Guerra è forte
e ci costringe a rileggere quel passaggio sull’unità spirituale, che valica i confini.

Quasi come in un’immagine dialettica benjaminiana – non a caso uno dei patroni invocati nell’antifona – le
stesse parole prendono nuovo senso: che cosa ci accomuna davvero? Che cosa dissolve i confini? Che cosa
sta lacerando, in quegli anni, il tessuto delle nostre esperienze? Tra guerra mondiale e avanguardia
s’imposta così un rapporto mai soltanto mimetico, ma mai del tutto alternativo: “la Grande Guerra trasforma i
gioiosi sogni delle avanguardie in materia bruciante”, ma d’altra parte la guerra, su cui si fonda l’ideologia
dell’Occidente, è anche “luogo di genesi del senso”, di nuovi sensi, in cui i confini e le forme vengono
trascesi e nascono nuovi mondi. Seguendo l’Ebdòmero si potrebbe chiedere: perché scoprire? E noi
aggiungiamo: perché rifare il mondo? “Poiché – scriveva De Chirico – scoprendo si rende la vita possibile in
questo senso: la si riconcilia con sua madre, l’Eternità”.

Un’altra indicazione rapida, più che altro sullo stile tramite cui il libro è costruito. Si sta parlando dello choc,
dove – come scrive Valéry – “sembra che l’avvenimento stesso escluda la sua percezione – e si suicidi –, si
impedisca di essere”. Ecco un piccolo estratto dal testo: “L’idea di choc si riferisce a una iperaffettività:
all’eccitazione dei sensi, allo spavento provato dinanzi al mondo che fugge via. È come la felicità: un
cortocircuito, che spezza le consuetudini. Taglia il fiato. Designa una condizione perturbante. È l’inaudito –
come un tonfo”. Qui è l’andamento del testo, nella sua forma, nella sua stessa costruzione, a evocare un
contenuto: non semplicemente descrivendolo in modo asettico, ma sforzandosi di suscitarne l’effetto. È una
scrittura che parla di choc, e intanto lo simula: volutamente spezzata; nessun passaggio dura più di quattro o
cinque parole; ci si sente subito proiettati verso ciò che segue. Una virgola, i due punti, un trattino.

Potrà sembrare che abbiamo già rivelato tanto, forse troppo, di questo testo. Invece no! È una miniera
ricolma di gemme rare, una raccolta inesausta di citazioni, in classico stile benjaminiano, che irrompono e
danno nuova luce a vecchi problemi, ma si trasforma quasi in una bussola per orientarsi nel labirinto delle
avanguardie. Ci siamo limitati a riportare pochissime battute iniziali. Il libro è suddiviso ricalcando le cinque
età esiodee: quella dell’oro, dell’argento, del bronzo, degli eroi e del ferro. Ecco, noi abbiamo offerto un
piccolo stralcio soltanto della prima età, quella dell’oro.

Dovremmo parlare a lungo della metafisica postmoderna racchiusa nell’età d’argento, dove saltano i
paradigmi, mentre ogni elemento di diversione viene neutralizzato, fagocitato, inserito nel circuito del
consumo. Molto ci sarebbe da dire anche sull’avanguardia postuma che caratterizza l’età del bronzo, con la
sua crisi dell’avvenire. Vorremmo tanto riportare la “mappa del presente” che mostra l’onnipresenza
dell’avanguardia, ossia l’età del ferro.

Ci sarebbe anche un vertiginoso epilogo, sul tema avanguardia e fallimento, in cui campeggiano l’arte di
Kiefer, intesa come “battaglia senza fine”, l’addio al linguaggio di Godard e uno spunto delizioso sull’Epica
2.0, che ci parla di “romanzi inclassificabili, ambiziosi, monumentali, ai limiti dell’illeggibile. Giacimenti
stilistici nei quali tecniche e soluzioni affiorano l’una dall’altra”. Ma tutto questo lo lasciamo alla curiosità di
colui che vorrà cimentarsi col volume: non sarà l’ennesimo libro sull’avanguardia. Questo possiamo
garantirglielo sin da ora.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





