
 

Frammento d'aria 
Riccardo Panattoni
17 Marzo 2011

L’espressione “ritornare in patria” suona agli orecchi degli italiani altisonante e forse anche sotto una veste
un po’ ironica; in fondo il termine “patria” non denota niente di effettivo, rimane un termine astratto, fuori
dal linguaggio comunemente parlato. Per gli italiani, ormai lo sappiamo, i padri è come se non ci fossero mai
stati, sicuramente non c’erano più negli anni ottanta quando Primo Levi scriveva I sommersi e i salvati, non
ci sono certo oggi nel momento in cui usare anche espressioni come “andare all’estero” risuona del tutto
arcaico, fuori tempo, quasi imbarazzante per chi ha l’occasione di ascoltarlo.
Negli anni trenta però era tutto diverso e a testimoniarlo sono proprio gli ebrei. Di fronte alla minaccia
hitleriana la maggior parte di loro decise di rimanere tra i confini di quella parte di terra dove sentivano di
essere nati, convinti che fosse la cosa più giusta da fare. Di fronte a questa constatazione non si può non
rimanere ogni volta sconcertati. Non si può infatti rinunciare a chiedersi perché non abbiano assecondato il
loro essere il popolo del libro, un popolo capace di errare, di disperdersi nel ricordo di un Tempio ormai
definitivamente distrutto. Invece sono rimasti lì, a morire, e non certo per la patria, a morire e basta.
Il motivo per cui Primo Levi afferma che il termine patria non ha equivalenti nelle altre lingue non è del tutto
chiaro. Se rimaniamo ad esempio nel cuore di quegli anni trenta, in Germania, il termine patria, Vaterland, si
distingue dall’italiano unicamente perché usa i nomi di padre e di terra componendoli tra di loro, riferimenti
che invece il termine italiano lascia solo sottendere per sovrapposizione tra l’origine etimologica greca e
quella latina. Al contrario Primo Levi è molto chiaro nel sottolineare come gli ebrei rimasero nella terra che
pensavano fosse quella dei padri non solo perché vi erano nati, ne parlavano la lingua, ne avevano adottato i
costumi e la cultura, ne pagavano i tributi e osservavano le leggi, vi rimanevano prima di tutto perché per
quella terra avevano combattuto. Gli amici e i parenti sepolti nei cimiteri di guerra ne erano l’evidente
testimonianza. Così, se si doveva morire, lo si doveva fare in patria, era soltanto rimanendo al proprio posto
che ognuno avrebbe dichiarato la propria disponibilità a morire per la patria. Certo, erano espressioni in
ossequio alla retorica corrente, ma non solo; la terra dei padri chiama effettivamente a sé la morte, il
sacrificio della vita per dare vita. Il seme del padre feconda rendendo il padre assente allo stesso atto
generativo di cui è parte. Per questo il padre non ha scelta, deve limitarsi ad attendere la restituzione che
quell’atto di privazione di sé impone, non può che farsi il centro vuoto di una legge retributiva. Ecco perché,
sebbene si sia chiamati a morire per la madre patria, è in nome dell’incombere della presenza fantasmatica
del padre che si definisce la vera potenza del nomos della terra.
Il popolo ebraico incarna esattamente l’ossimoro di questo tratto comune della storia umana. Gli ebrei, pur
avendo perduto la terra, hanno mantenuto presente il fantasma del padre e hanno pensato di conseguenza che
ogni terra potesse diventare anche la terra del padre. È sulla base di quest’atto di fiducia che sono stati
spietatamente sterminati. Sterminati privandoli proprio della loro morte, di quella morte per il padre che
lascia sempre in eredità una terra, almeno quella all’interno della quale poter essere seppelliti. Loro invece
sono stati bruciati via, spazzati via come se sulla scena della storia non fossero mai apparsi. La shoah è stata
così anche la rivelazione del profondo inganno che soggiace al legame costitutivo tra il padre e la terra,
legame che decreta il sacrificio come qualcosa d’inevitabile: per i figli non ci può essere alcuna salvezza.
Nessun angelo arriverà a salvare Isacco dal pugnale sollevato dalla mano del padre. Combattere e morire per
la terra del padre si rivela ogni volta ineluttabile: unica vera eredità.
La parola Vaterland d’altronde è un termine neutro. Il legame tra il padre e la terra è ciò che in nome della
sopravvivenza di un concreto spazio di vita neutralizza la vita. Eppure la lingua tedesca per dire patria
presenta anche il termine femminile di Heimat. Un termine intraducibile che si lascia attraversare da

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/frammento-daria
https://test.doppiozero.com/riccardo-panattoni


dinamiche affettive, concettualmente inafferrabili, ma i cui effetti possono essere accolti proprio in
dissonanza con quel legame costitutivo tra padre e terra che la parola Vaterland esprime. Dissonanza che
forse possiamo ugualmente trovare in quella sovrapposizione che i termini terra e padre mantengono anche
nella parola italiana, se riusciamo a percepire come tra il padre e la terra vi sia un frammezzo d’aria che non
li fa mai combaciare perfettamente. In questo modo scorgeremmo una vitalità inaspettata proprio nella
componente astratta che Primo Levi riconosce criticamente alla parola “patria”. Se così fosse potrebbe allora
essere proprio tale termine a far risuonare la necessaria frattura tra nomos e terra. Per la madre patria non
saremmo più chiamati solo a morire, quanto piuttosto a vivere, a mantenere vivo il desiderio della vita.
Scopriremmo che il legame con la patria non risiede principalmente nel rapporto tra il padre e la terra, ma in
quello tra la madre e l’aria. E forse anche noi italiani potremmo imparare ad amare la patria, chiamarla ad
alta voce, sentirla finalmente nostra e al contempo guardarla perdersi nell’aria.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





