
 

Non è colpa dello specchio se il naso è storto 
Sandra Bardotti
21 Marzo 2011

Leonardo Sciascia nella presentazione a Quel regno, questa repubblica osservava che la retorica di
un’identità in frantumi e di una nazione in costante dissolvenza ha radici lontanissime. Da sempre, gli italiani
“ossessivamente si interrogano, si ritraggono, si autoritraggono nella consapevolezza che non è colpa dello
specchio se i loro nasi sono storti”. Al disfattismo di chi è costantemente impegnato nella proclamazione del
provincialismo e delle immaturità del nostro Paese, che si accompagna spesso con il dibattito sul crepuscolo
letterario e artistico contemporaneo, si oppone la linea di chi invece decanta l’italiana eccellenza culinaria, il
sole, il mare, una millenaria storia artistica e letteraria sotto gli occhi di tutti. A chi l’Italia appare troppo
piccola e chiusa secondo una tendenza diffusa di mostrarsi pateticamente internazionali e cosmopoliti,
risponde chi la vede anche troppo grande e aperta al punto da sentire l’esigenza di innalzare barriere
invalicabili per proteggere il proprio orticello e chiudersi astiosamente nella propria cerchia immediata.

I sondaggi, a distanza di decenni, confermano che la percentuale di cittadini italiani che si dichiarano
orgogliosi di esserlo è molto ampia. Eppure quando agli intervistati viene chiesto di motivare le ragioni del
loro orgoglio, sono davvero pochi quelli che riescono a dare una risposta che vada al di là dei soliti, logori
luoghi comuni. Ci si sente italiani a giorni alterni, a seconda dell’umore, o dell’ora, o delle notizie trasmesse
dal tg. Ci si sente italiani, “in termini di orgoglio rivendicativo e rabbioso”, come diceva Garboli, in un
momento particolare, dopo un titolo mondiale, dopo la morte di un nostro soldato in “missione di pace” in un
paese straniero, quando vediamo attuata una punizione esemplare verso il delinquente extra-comunitario di
turno. Ci si sente italiani all’autogrill, come scrive Antonio Scurati, attorno al movimento pulsante di “questa
gente tornata proletaria sotto la spinta compulsiva all’esodo di Ferragosto”, sotto “l’inveterata inclinazione
plebea a sentire, in compagnia degli umili, «farsi più puro il cammino dove più turpe è la via»”,
aggrappandosi “a tutto ciò che nel carattere nazionale ci allontana dalle istituzioni e ci spinge verso il
sentimento o senso comune (a cominciare dall’arte di arrangiarsi) perché ciò ci esenta dal senso civico o da
quello dello stato”. Ci si sente italiani al cinema, in televisione, nella canzonetta, nell’arte, nella moda, nel
made in Italy. Ci si sente italiani, insomma, in qualunque situazione il Paese venga celebrato senza tirare in
ballo le istituzioni. Ma ci si sente italiani anche nella sfiducia civile, nella mafia, nella monnezza, nei
difettucci e nelle storture, aspetti che riescono ancora a mantenere una (in)decorosa levitas, se accompagnati
da una buona dose di autocompiacimento, furbizie, ironia e cinismo. L’italiano è simpatico, per definizione:
può essere mira di qualsiasi critica ma è quasi impossibile odiarlo davvero.

Alla radice della situazione di difficoltà e imbarazzo nel definire la propria italianità sta la questione di
un’identità sofferta, minata, mai raggiunta pienamente sul piano della consapevolezza storica e sociale. Il
mercato editoriale 2010/2011 è tutto un profluvio di fervide pubblicazioni sulla storia appassionata del nostro
Risorgimento, delle nostre tradizioni comuni e particolari. Ma è certo che i cittadini italiani non hanno mai
avuto il sentimento comune di un passato di glorie e di sofferenze. Proprio il Risorgimento viene studiato per
accenni sommari e semplicemente come una serie di momenti temporali e geografici da ripetere a memoria;
si riesce addirittura a far odiare agli studenti i Promessi Sposi, il nostro romanzo nazionale, una delle opere
più acute, ironiche e divertenti che il genio letterario italiano abbia mai prodotto. Ci si sente italiani davanti
all’immagine della bara di un militare italiano ucciso in Iraq, ma il fatto che centinaia di giovani abbiano
sacrificato la propria vita e la propria gioventù per riunire il nostro Paese in nome del grande ideale
risorgimentale, quasi non ci tocca.

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/non-e-colpa-dello-specchio-se-il-naso-e-storto
https://test.doppiozero.com/sandra-bardotti


Sappiamo anche che la costruzione del processo unitario nazionale nel nostro paese è un fenomeno recente -
non facciamo che ripeterlo in questi giorni, quanto siamo giovani! -, basato sull’adozione del modello
centralizzatore illuministico e giacobino francese, totalmente incoerente con la storia vissuta e sentita nel
profondo che ci parla di una realtà territoriale policentrica e poliedrica, regionale, cittadina, municipale,
addirittura familiare. Questo è forse, dal punto di vista storico, il principale ostacolo da affrontare quando si
parla di una “identità italiana”. L’identità - parola certamente abusata, e quindi svalutata, in molti ambiti della
società, tanto che Francesco Remotti l’ha definita “parola avvelenata”, perché promette ciò che non c’è e ci
illude su ciò che non siamo - è coscienza di se stessi, è un diritto inviolabile dell’individuo sancito dalla
Costituzione, e non può essere semplicemente “sentita”, né può sacrificare la sua complessità a proposte
riduttive che intendano semplificarla, bensì necessita di un lungo processo di acquisizione di razionale
consapevolezza. Ma la frammentazione identitaria che caratterizza dall’interno il nostro paese è solo una
prima questione da risolvere.

“La conoscenza di noi stessi passa attraverso quella dell’altro”, ricorda Todorov. L’identità, quindi, che è
coscienza della propria specificità, nasce attraverso il confronto con l’altro, con il diverso, con lo straniero.
Niente agisce meglio del termine di paragone per farci comprendere quello che ci distingue dall’altro,
attraverso criteri di maggiori o minori prossimità e/o affinità. Ora, l’avventura disastrosa e vergognosa del
colonialismo italiano - un movimento di brevissima durata, se paragonato alle storie colonialiste delle altre
potenze europee ed extra-europee - soffre di un curioso fenomeno di negazione e rimozione. È stato un
fenomeno svantaggioso a causa del resoconto economico in perdita che le colonie hanno lasciato; è stato un
evento negativo perché psicologicamente devastante, sia a livello individuale che collettivo; è finito di colpo,
così come era iniziato, senza un fenomeno di decolonizzazione, e non ha lasciato tracce culturali. Anche per
questo, la costruzione identitaria nazionale che ci deriva dal colonialismo è molto meno incisiva che in altri
paesi. Ma “l’altro”, abbiamo visto, non è solo l’extra-comunitario, bensì l’italiano stesso, quello che proviene
da una delle tante identità regionali diverse dalla nostra. L’orgoglio per le differenze, a quanto pare, è una
delle acquisizioni più difficili da raggiungere, come dimostrano le divisioni inconciliabili tra Nord e Sud, Est
e Ovest, nel nostro Paese. E inevitabilmente c’è sempre qualcuno che fa della differenza e, soprattutto, della
debolezza e della paura della nazione intera un pungolo di ostilità intestina.

Una frattura fondamentale - per concludere questo discorso introduttivo - dal punto della costruzione
dell’identità nazionale è rintracciabile nel periodo che va dal dopoguerra fino agli anni Novanta. Tra il
crescente ipertrofizzarsi dell’identità individuale e l’omologazione all’ideologia neoliberale e consumistica,
abbiamo perduto la consapevolezza delle nostre tradizioni e della loro complessità. Con una leggerezza
inquietante abbiamo rifiutato, deriso, rimosso usanze che proteggevano come una seconda pelle valori
profondi ritenuti ormai inutili, retrogradi, sconvenienti per una nazione che avanzava a grandi passi verso
l’Europa.
Si diceva che l’identità è coscienza della propria specificità. L’argomento all’ordine del giorno - non solo
oggi che abbiamo celebrato i nostri 150 anni - è l’identità minacciata. Pensiamo alle parole di Bauman:
“L’identità viene evocata quando la comunità crolla”. Uniamoci il fatto che la sociologia e l’antropologia
culturale insegnano che le identità possono essere combattute e represse con la violenza, ma esse sono minate
solo dal loro interno, quando l’autocoscienza manca o è carente. Per questo siamo costretti a riconoscere con
amarezza che l’unica identità minacciata oggi in Italia è proprio la nostra. Consapevoli di non essere in grado
di elaborare un progetto di identità comune chiediamo da anni agli immigrati di integrarsi. Ma integrarsi in
cosa?

Che fare? Gli italiani non sono un popolo di rivoluzionari. Ciò che più temono è probabilmente il pensiero di
sottoporre a una penosa critica personale i propri costumi e le proprie azioni e di risvegliare la coscienza
sopita o, meglio, rimbecillita, in cui beatamente si crogiuolano. La coscienza non si tocca: meglio metterla a
tacere, insieme al conformistico moralismo delle buone cause, magari con una martellata, come fa Pinocchio
con il Grillo Parlante.
Per questo è difficile oggi rispondere alla domanda: “che fare?”. Certamente un primo passo sta nell’accettare
il fatto che un’autentica identità italiana è ancora da costruire. Non tutto è da buttare, non tutto il passato è da
rifiutare in blocco, ma una rilettura storica faticosa e profonda è più che mai necessaria.



Ora, dalla consapevolezza dei padri di avere sbagliato, i figli dovrebbero trovare la forza di ripartire. Quei
padri, quelli che appartengono alle generazioni nate dopo gli anni Trenta, si sono resi colpevoli di non aver
consegnato nessun testimone ai loro figli, ma solo un benessere (fragile) e una cultura del consumo e della
spettacolarizzazione. In tale deserto di valori è cresciuta l’indifferenza, il disimpegno sociale, la
diseducazione civica. Oggi camminiamo sulle macerie di una società malata a tanti livelli, devastata
nell’immaginario, che legittima modi ambigui di fare carriera e far valere le proprie capacità, che non ha
fiducia nella giustizia, che non sente di avere dei doveri nei confronti di nessuno. Decenni di indifferenza,
disinteresse, corruzione, menefreghismo, scorciatoie, sotterfugi, maleducazione, ci hanno ridotti a un paese
zimbello, dove si comincia a credere che l’unica soluzione sia tornare a essere noi stessi emigranti.
Da qualche parte bisognerà pur iniziare perché non possiamo ignorare il fatto che qualcosa di importante è
già in marcia. Lo conferma la critica situazione geopolitica del nostro Mediterraneo, l’olocausto ambientale
che si consuma quotidianamente, le risorse che cominciano a scarseggiare drammaticamente. È arrivato il
momento in cui non ci si può più nascondere nell’ipoteca del futuro dei nostri figli o dietro il fantasma dello
sviluppo sostenibile.

Quale sarà il ruolo della cultura in questo processo? Se lo chiedono in molti, tra cui Carla Benedetti nel
saggio Disumane lettere, edito da Laterza. La risposta sta forse nel genio e nella forza rigenerante dell’arte?
Non lo sappiamo, eppure si percepisce un desiderio sempre più diffuso di dialogo, a tutti i livelli. E allora
ripartiamo dal dialogo e dall’unione. Quando tutto è perduto tutto può essere ricostruito. Recuperiamo il
linguaggio, l’identità regionale e nazionale di cui esso è portatore, le tradizioni e i valori dimenticati.
Ripensiamo questi elementi con la curiosità di scoprire nuovi contenuti culturali affini e differenti, in grado
di collaborare alla costruzione di una “identità comunitaria” che si fa sempre più necessaria. Facciamo sì che
la letteratura di chi viene da fuori e di chi è nato nel nostro paese ma è figlio di immigrati possa partecipare al
processo di ricostruzione. Ricordiamoci che la nostra idea di nazione si fonda prima di tutto su base letteraria,
a partire da Dante, sul suo modello di lingua e koiné comune. Forse qui sta il punto, forse l’Italia può
rinascere nuovamente a partire dalla lingua e dalla letteratura.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



