DOPPIOZERO

L ascenaterroristicaeil suo motore occulto

Mario Perniola
29 Gennaio 2013

Anticipiamo un brano dall’ ultimo numero della rivista di studi culturali Agalma (n°24 edizioni Mimesis)
diretta da Mario Perniola

Accanto alla grandezza della civilta politica moderna, che é consistita nella relazione sapere-potere, non
bisogna tacere la sua miseria, che emerge dalla meditazione sul rapporto tra scena e violenza, aperto dalla
Rivoluzione francese e dal giacobinismo. Esso si fonda su due presupposti: la connessione tra scena, senso e
violenza e la presunzione di un motore occulto che per definizione non appare.

Il primo presupposto e stato acutamente rilevato da Marx. Tutti i grandi fatti e personaggi della storia
universale — scrive Marx — i presentano per cosi dire due volte: la prima volta come tragedia, la seconda
volta come farsa; valgal’ esempio della Rivoluzione francese e della sua ripetizione farsesca degli anni 1848-
51. Egli mostra cosi innanzitutto il primato dell’ azione violenta e appassionata, considerata come innovativa
e creativa, rispetto alla suaripetizione, cui attribuisce una dimensione meramente caricaturale.

MaMarx non si limita a questa considerazione: approfondendo I’ indagine osserva che anche la*vera”
rivoluzione del 1789 é stata unaripetizione, lamessain scena di un copione tratto dalla storia dell’ antica
Roma e che solo I’ eroismo, I’ abnegazione, il terrore, laguerracivile e laguerratrai popoli, cioe |’ opera del
negativo e della morte, |I” hanno trasformata in una cosa seria. Proprio questa volonta di suffragare la verita di
un’imitazione, di unarappresentazione, con la morte costituisce una delle caratteristiche essenziali della
civilta politica aperta dalla Rivoluzione francese, unacivilta politicain cui la scena e lamorte, il pensiero eil
sangue sono strettamente congiunti, in cui |’ azione storica ha bisogno di essere azione scenica per avere
Senso e azione violenta per diventare reale. Ha bisogno di essere scenica, cioé di ripetere un modello, di
riattualizzare un mito, di recitare un testo, perché deve creare a di sopra della societa naturale, una societa
ideologica, una societadi pensiero, una societa “razionale”, basata sul consenso, sull’ opinione pubblica; ma
appunto percio non puo darsi soltanto e semplicemente come rappresentazione, come scena, come spettacol o,
senza cadere nellafarsa, ed e costretta a mantenere questa rappresentazione con lamorte, e nei casi estremi,
col terrore. Roland Barthes mette bene in evidenza questa connessione tra scena e violenza, tralo spettacolo
sociale e lamorte, tralateatralita politica e il terrorismo, quando osserva che la violenza tende ad
organizzarsi in scena, che le condotte piu violente (come eliminare, uccidere, ferire, dare scacco matto) sono
anche le piu teatrali, che in ogni violenzainfine & possibile percepire un nucleo letterario.


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/la-scena-terroristica-e-il-suo-motore-occulto
https://test.doppiozero.com/mario-perniola
https://www.mimesisedizioni.it/libro/9788857511917

In quest’ ottica & chiaro che un senso che si vuole effettuale, pratico, politico, pud restare senso solo a
condizione di identificarsi con I’ esercizio della morte e del negativo. Si racconta che il grande studioso di
Hegel, Alexandre Kojéve dicesse a proposito del Maggio 1968: “Le sang n'apas coulé, il ne s est donc rien
pass€” (Il sangue non e colato, dungue non € capitato nulla); in effetti secondo la prospettiva della
drammaturgia della storia inaugurata dalla Rivoluzione francese |’ ideologia riesce a provare la propria reata
solo quando € pronta a mettere in scena una rappresentazi one che gronda sangue. In essal’ azione politica e
imitazione di un’ azione considerata come prototipica, caricadi significato (come le imprese degli antichi
romani per i protagonisti dellarivoluzione), la quale fondala propria serieta sul fatto che dispensalamorte e
si espone a rischio dellamorte. Nella scena politica degli ultimi due secoli pare essenziale almeno aver corso
il rischio di essere uccisi.

Il secondo presupposto su cui si fonda la concezione della storia come spettacolo hail compito di colmare le
lacune, i tempi morti, i lunghi periodi di nausea che, secondo Marx, sembrano impadronirsi della societa
dopo gli atti violenti e appassionati dello spettacolo tragico: implical’ esistenza di un motore occulto che
non e scena, non e spettacol 0, non appare, ma ciononostante € attivo e operante nei sottosuoli della societa.
Ai tempi festivi della scena e dello spettacol o sociale, succedono i tempi feriali del lavoro sotterraneo, alle
grandi occasioni scintillanti e luminose succede laroutine quotidiana, di cui resta notizia solo negli archivi.
Tale prospettiva &€ connessa con |I'immagine marxiana della vecchia talpa che scava nell e profondita del
sottosuol o sociale e non € estranea all’ idea foucaultiana di un’ archeol ogia opposta alla storia. Mail
paradigma teorico piu elaborato di tale motore occulto € senz’ altro I’ inconscio freudiano che non pud mai
apparire per definizione sulla scena del sogno. In effetti la societa dello spettacolo presenta tutti i caratteri
attribuiti da Freud al sogno: i meccanismi del processo onirico sono identici ai meccanismi della“messain
scena sociale”.

Marx e Freud si rivelano cosi i massimi interpreti e demistificatori della problematica connessa con lo
spettacolo sociale: esso sembra sempre piu un fenomeno connesso alla societa degli ultimi due secoli e
sempre meno un aspetto essenziale dellarealta attuale. Oggi infatti si sono incrinati i due presupposti su cui
tale problematica s regge: il primato del modello originario sullasuaripetizione eil presupposto di un
motore occulto per definizione extra-scenico. Nella societa contemporanea e operante sul piano politico, sul
piano filosofico, sul piano sociae, unatendenza orientata verso |’ emancipazione delle copie rispetto agli
originali, delle ripetizioni rispetto a modelli. La condizione attuale sembra caratterizzata proprio da una
demitizzazione radicale che non ha piu bisogno di garantire lavalidita delle imitazioni mediante la violenza.
Le operazioni attuali sono veri e propri mimetismi che ricusano il primato del modello, sono performances
che stabiliscono per presadirettail rapporto tra senso e situazione senzala mediazione della violenza, sono
esecuzioni di un testo che non ha piu valore esemplare. Esse non si pongono piu

sulla scenateatrale, con la suaidealizzazione e sublimazione passionae, manello spazio simulacrale del
video televisivo o del computer: non mirano allariproduzione dell’ originale, ma alla costruzione di una
dimensione né reale né immaginaria.

L a conseguenza piu importante della fine della scena € il tramonto della concezione terroristica della storia
chele & connessa. Non ¢’ € piu bisogno che la morte venga a sanzionare la situazione storica. Si € spezzato
quel legametralamorte e il senso, tralaviolenza e lafilosofia che fondaval’ intervento dell’ ideologia nel
processo storico. Dal Sessantotto a oggi € avvenuto esattamente il contrario di cio che diceva Kojéve: tutte le
volte cheil sangue € colato (ein Italia e colato molte volte) “rien s’ est pass€”, nulla di decisivo e accaduto.
Lastoria non e affatto divenuta piu razionale, né ha accelerato il suo corso. Anzi |’ eroismo, I’ abnegazione, il
terrore, laguerracivile e le guerre trai popoli oggi hon sono per nulla ostetrici di un nuovo mondo, ma al



contrario costituiscono una caricatura grottesca del vecchio.

L a connessione tra scena, violenza e senso non € un dato antropol ogico universalmente valido, ma una
caratteristica fondamentale della civilta politica aperta dal giacobinismo. E parimenti possibile trovare nella
storiadegli ultimi secoli numerosissimi esempi del ruolo giocato dalla violenza come restauratrice di un
significato nella societa, ma € del tutto illusorio pensare che tuttoralaviolenza sia fondatrice di senso e di
valori comunitari. Dal Sessantotto in poi quanto piu lo spettacolo socio-politico e violento, tanto meno
credibilita, tanto meno senso riesce a produrre. Una eventual e insurrezione selvaggia contro il non-senso
della societa moderna resterebbe interamente all’ interno della prospettiva politica che vorrebbe distruggere.

Il secondo presupposto su cui si fonda la scena socio-politica moderna, I’ esistenza cioe di acunché di esterno
alla scena, che — come la cosain sé kantiana o la volonta schopenhaueriana o I’ inconscio freudiano — non
diventamai per definizione fenomeno, rappresentazione, coscienza, costituisce in effetti lamigliore garanzia
della perennita della scena. Esso funge da inesauribile serbatoio di senso, a cui non si puo direttamente
accedere, madacui provengono un numero infinito di scene.

Se éimplicito nellascenail ricorso allaforza, allaviolenza, alla Gewalt, |’ extra-scenico invece e
caratterizzato dalla Macht, dalla potenza. Esso svolge un ruolo essenziale di stabilizzazione della struttura
della scena politica, perché consente di spiegare siala permanenza delle singole scene, siai momenti di cris,
di passaggio daunascenaall’ altra: € quindi un fattore di continuita storica. L’ esistenza di una potenza sociae
sotterranea e occultamente operante costituisce il fondamento invisibile della scena politica.

Ora guesto secondo presupposto € insostenibile sulla base di considerazioni filosofiche che mostrano il
carattere metafisico di ogni distinzione che ponga da un lato la scena, |” apparenza, |0 spettacolo, dall’ altro
una realta occulta che non appare. Husserl e Heidegger hanno mostrato I’ ingenuita di tale impostazione: 1o
sforzo principale della fenomenologia é diretto proprio ad attribuire un significato ontologico acio che
appare. Ma e ancor piu insostenibile sulla base dell’ esperienza storica post-sessantottesca, che ha visto
lacomparsa e |’ affermazione sulla scena proprio di cio che nei due secoli precedenti era stato respinto,
rimosso, relegato nei sotterranel e negli archivi della societa.

Questa emersione, questa esposizione di tutto quanto sembrava non solo nascosto e occultato, ma per
definizione irrappresentabile e ineffabile, ha creato un fenomeno nuovo che sembra caratterizzato dalla
riduzione a zero del senso e dell’ effettivita, dall’ annullamento completo di ogni significato e di ogni
efficacia, dall’ appiattimento dell’ intera tradizione culturale a una dimensione decorativa, in cui tutto &
scambiabile con tutto, in cui qualsiasi cosa puo andare bene.

Ladecorazione culturale attuale e quindi un fenomeno diverso sia dalla scena sia dall’ extra-scenico: essae
caratterizzata dallarinunciaa qualsias tentativo di collegare il senso con un potere 0 con una potenza, e
quindi dall’ accettazione della dimensione bruta, cieca, del tutto insensata dell’ effettualita. Alla concezione
terroristica della storia che pretende di imporre il senso della rappresentazione scenica con la violenza
succede unaviolenza che non s cura affatto del significato.




Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




