
 

Roma senza Papa 
Pietro Barbetta
12 Febbraio 2013

Chiunque lo abbia visto ha pensato al film di Moretti Habemus Papam. Nella pellicola il Papa non entra nel
Sacro per tornare al teatro. Michel Piccoli mette in scena un Karol Wojty?a che si ferma prima. Giovanni
Paolo II ha compiuto, durante l'arco della sua vita, la strada, lunga e faticosa, che lo portò da giovane attore a
Papa. Melville (Michel Piccoli) questa strada la interrompe sul nascere.

 

            
Tuttavia se l'attore, come ha scritto il giovane Wojty?a, è portatore di problemi, e non interprete, ciò accade
perché la vita e la sua rappresentazione scenica, il reale e il simbolico, rimangono separati da una barriera
invalicabile. Il paradosso di Melville consiste nel mancato passaggio dal sublime al Reale, dall'arte al Sacro.
Melville fu anche lui giovane attore, come Wojty?a, ma questo è il passaggio che non viene compiuto: da
attore a Papa.

Con Ratzinger il passaggio che si compie è davvero l'inverso. L'opposto di una normale investitura. Il Papa si
porta fuori dal Sacro per rientrare nella vita quotidiana. Si tratta di un passaggio che segna la fine di
un'irreversibilità.  Al di là del diritto canonico, l'abitudine ci aveva insegnato, direi costretto a pensare che
l'investitura papale fosse irrevocabile. Ratzinger non è morto, sembra non essere neppure disabilitato sul
piano psico-fisico.

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/roma-senza-papa
https://test.doppiozero.com/pietro-barbetta
https://www.formacinema.it/attachments/article/195/Habemus%20Papam_Pietro%20Barbetta.pdf


 

             
Nel film di Moretti Melville si reca presso una psicoanalista. Ma che c'entra la psicoterapia con l'investitura
del Papa? La psicoterapia rimette sempre in questione l'esistenza del soggetto, che per definizione è
fessurato, eccentrico a se stesso, impossibilitato ad assumere un ruolo, sia pure anche quello di Papa, che
saturi la persona. Per la psicoanalisi nessuno potrà mai diventare personaggio, per quanti sforzi personali, per
quanti sforzi sociali si possano fare, neppure un Papa potrà mai essere infallibile. In questo senso forse la
chiesa, dopo il gesto di Ratzinger, non potrà essere più la stessa di prima.

Il suo ritiro somiglia al ritorno dell'esperienza di Cuernavaca, in Messico, quando un gruppo di padri
Benedettini decise di dare a una psicoanalista l'incarico di valutare l'autenticità delle vocazioni dei novizi. In
quel caso il Sant'Uffizio di Roma proibì l'esperienza non appena ne venne a conoscenza, ma allora divenne
chiaro che la psicoanalisi non è affatto contraria alla vocazione, solo la colloca all'interno dell'esperienza
umana possibile, della finitezza.

Ma qui la confusione aumenta, perché l'esperienza messicana di Cuernavaca è indicata, a torto o a ragione,
come uno di quei fenomeni ascritti alla teologia della liberazione. Non era stato proprio lui, Ratzinger, che
solo recentemente aveva redarguito la teologia della liberazione? Che abbia cambiato idea, che abbia voluto,
fallendo, introdurre qualche minima apertura in questo sarcofago incontaminabile che è la cattolicità?

Si dimette perché, pur essendo profondamente conservatore, sente il peso di dire sempre no all'innovazione
(teologia della liberazione, sacerdozio femminile, matrimonio tra i prelati) e sempre di sì al conservatorismo
(reintegrazione dei lefevriani, santificazione dei martiri franchisti, divieto dei profilattici in paesi dove l'AIDS
devasta intere popolazioni)?

Oppure si dimette facendo un gesto profondamente rivoluzionario? Gesto che pochi, per esempio Francesco
d'Assisi, sono riusciti a fare senza venire scomunicati? Perché questo gesto, a mio avviso, significa proprio:
io non sono perfetto, il Papa non può pretendere la perfezione, è un uomo.

 



 

                 
Nel film di Moretti lo psicoanalista è una macchietta, invece le dimissioni di Ratzinger mostrano la cifra di
un cambiamento, della liberazione della persona dal personaggio, la cifra di una soggettivazione. Da oggi in
poi il Papa è fessurato, abitato dal nulla; da oggi in poi la sua fallibilità è il segno di un uomo. Non ci sarà più
bisogno di farlo sedere su alti scranni, coperto da corone enormi, come il Laio di Pasolini. Potrebbe
camminare in mezzo a noi, discutere con noi. Si potrebbe insieme a lui combattere la guerra, ci si potrebbe 
far convincere che in alcuni casi l'interruzione di gravidanza può avere risvolti etici inquietanti. Che laici e
cattolici possono parlare senza che i cattolici debbano sempre pretendere quella superiorità argomentativa
che risale al Concilio di Nicea.

 

Per qualcuno come me questo passaggio impensato, inesplorato, così repentino e stupefacente, dà
immediatamente un senso di tranquillità. Qualcuno di così immensamente potente, che si è auto-dichiarato
infallibile, oggi ritira la propria leviatanica prosopopea dalla scena e si ripresenta come un soggetto, che crea
legami senza imporli.

Se così fosse la chiesa sarebbe davvero molto più amabile. Potrebbe liberamente prendere posizione su
qualunque cosa senza per questo costringere i suoi seguaci a sentirsi cavalieri di Vandea. Si potrebbe parlare
delle famiglie gay senza subire invettive, della fecondazione assistita o dell'interruzione di gravidanza senza
sentirsi dare del nazista, dei matrimoni dei prelati e delle conseguenze dei loro divieti. E così anche la
conversione ritornerebbe a essere un libero salto, conseguente a un gesto  profondamente sentito. Mentre la
pastorale cattolica cesserebbe di essere un espediente per fare carriera rapida e incontaminata nella pubblica
amministrazione lombarda.

 



 

              
Se poi il Papa lo avesse fatto perché si sente impotente di fronte alla superficialità con cui la sua chiesa ha
spesso trattato gli abusi - dal caso irlandese di Magdalene, alla pedofilia - beh, allora, questa stessa chiesa
dovrebbe farlo Santo, il primo Santo vivente e questo sarebbe il secondo strappo a quell'insostenibile
monumento dogmatico che è diventata la Chiesa Romana Cattolica e Apostolica.

Non tutta la chiesa è così, ma oggi è quel che si mostra anzitutto e perlopiù. Allora che si dia spazio a chi
nella chiesa ha proposto nuove aperture, come a suo tempo si fece eleggendo Giovanni XXIII, che pur non
essendo stato un teologo della liberazione, almeno aveva uno spirito liberale. Ma si può essere cattolici e
liberali senza togliere i dogmi?

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



