
 

Speciale Fenoglio | Questo non è un romanzo 
Nunzia Palmieri
19 Febbraio 2013

Per i cinquant'anni dalla morte di Beppe Fenoglio avvenuta la notte tra il 18 e il 19 febbraio 1963
pubblichiamo un estratto dal libro di Nunzia Palmieri, Beppe Fenoglio. La scrittura il corpo.

   

 

    

La presenza del canone verista in Fenoglio è stata data per lungo tempo come fatto acquisito, al punto che,
nel numero di febbraio del 1956, la rivista “umoristico-letteraria” «Il Caffè» pubblicò un divertente apocrifo
fenogliano, Alla Langa, parodiando le soluzioni stilistiche e linguistiche adottate nella Malora.

 

Se i lettori di professione denunciano un eccesso di letterarietà e di artificio, i lettori comuni sembrano
viceversa schierarsi su posizioni opposte: nella percezione di alcuni cittadini albesi, invitati, nei primi anni
Settanta, a partecipare a gruppi di lettura, La malora non era un romanzo, ma una collana di storie vere che
tutti loro conoscevano. Non si trattava di un apprezzamento, ma di una condanna per malafede: chiunque di
loro poteva, allora, spacciarsi per scrittore. Diverso il caso di Pavese, nei cui romanzi il filtro letterario era
più scoperto: trame solide, approfondimento psicologico dei personaggi, considerazioni sulla vita che
potevano essere assunte a Weltanschauung.

     

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/speciale-fenoglio-questo-non-e-un-romanzo
https://test.doppiozero.com/nunzia-palmieri
https://www.lelettere.it/libro/9788860875594


 

   

La malora, dunque, non è un romanzo: i racconti e gli aneddoti che vi sono contenuti circolano da tempo in
quei paesi, si possono ascoltare nei luoghi pubblici, nei bar, nelle riunioni di famiglia, e riguardano persone
realmente esistite. Si ha l’impressione, nonostante la coerenza della voce unica di un narratore in prima
persona, che Fenoglio abbia voluto metterci sotto gli occhi un intreccio di storie che hanno una loro parziale
autonomia. L’opinione è condivisa anche dai “ricercatori” coinvolti in un esperimento tentato da Cesare
Segre, che affida a un gruppo di lettori il compito di riassumere le vicende del romanzo attraverso una
singolare procedura di scomposizione: «Il testo è stato diviso idealmente in tranches, e affidato a cinque
ricercatori con le seguenti istruzioni: dopo la lettura di ogni tranche registrare il contenuto narrativo assorbito
partendo ogni volta dal principio, e perciò riassumendo una parte sempre più ampia del testo letto [...]. Si è
suggerito che le letture delle successive tranches, e la registrazione dei loro risultati, avvenissero con una
successione settimanale». L’esito della prova pone l’accento sulle difficoltà di restituzione della fabula
seguendo l’ordine biografico: il racconto procede generando sempre nuove storie, in una proliferazione
potenzialmente inesauribile. A proposito del rapporto fabula-intreccio, i ricercatori «si accorgono presto della
difficoltà di tenere a memoria i vari salti temporali. Essi cercano pertanto una disposizione dei contenuti
mnemonici più lineare [...]. Va detto che, e qualche ricercatore lo dichiara esplicitamente, il romanzo è
costruito come una collana di episodi che, almeno nella prima parte, si succedono più che connettersi. I
ricercatori si sentono dunque autorizzati a manomettere l’ordine originario».

 

L’organizzazione del tempo nel secondo romanzo di Fenoglio si presenta infatti come una complessa
orchestrazione di episodi appartenenti a diverse epoche della vita di Agostino. I salti temporali sono tuttavia
ricostruibili e i segnali indicatori non mancano, se Cesare Segre ha potuto disporre su un grafico i movimenti



dell’intreccio rispetto alla linea orizzontale della fabula dividendo il romanzo in sequenze: la distribuzione
degli avvenimenti segue un ordine che prevede scarti notevoli rispetto alla cronologia “naturale”: il funerale
del padre, con cui La malora si apre, rappresenta un ipotetico punto T1 in base al quale individuare un tempo
T-1 (Agostino è condotto dal padre a conoscere Tobia Rabino), T-2 (l’incontro e il fidanzamento fra
Giovanni Braida e la futura moglie...), poi ancora T1 (Agostino torna al «Pavaglione» dopo il funerale), T+1
(l’incontro con Mario Bernasca e con Fede), fino al ritorno di Agostino alla casa dei genitori. Resta da
chiedersi per quale motivo Fenoglio abbia deciso di conferire proprio quella forma alle «memorie di un
“servitore di campagna”» che arriva faticosamente al riscatto dopo un lungo periodo di stenti.

      

 

     

Torniamo, per un momento, alla sequenza del funerale: Agostino si presenta sulla scena del romanzo in un
momento della sua esistenza in cui deve fare i conti con la morte del padre, l’avvenimento più importante –
sosteneva Sigmund Freud – nella vita di un uomo. L’archetipo dell’orfano, ascritto da Jung tra le figure
dell’inconscio collettivo, si trova declinato, secondo prospettive diverse, in due dei romanzi maggiori di
Pavese, La casa in collina e La luna e i falò: come Agostino, anche Anguilla e il suo “doppio” Cinto non
hanno altro che il corpo per affrontare le difficoltà della vita, braccia gracili da trasformare con il lavoro duro
in strumenti “prodigiosi” in grado di garantire sopravvivenza e benessere. È una delle situazioni canoniche di
apertura che troviamo in tante fiabe “realistiche”, le fiabe contadine «da principio alla fine, con l’eroe
zappatore, coi poteri magici che restano appena un precario aiuto alla forza delle braccia e alla virtù
ostinata». In questa prospettiva, piuttosto che nell’ottica di un verismo in ritardo, sembra opportuno gettare
uno sguardo sulle figure a cui Fenoglio dà forma: la distribuzione degli episodi in un ordine che prevede
scarti notevoli rispetto alla fabula permette di disporre in una sequenza significativa gli accenti ritmici dei
singoli avvenimenti raccontati e delle figure che si muovono al loro interno.

 

Spostiamoci allora a poche pagine dalla chiusa del romanzo, quel finale che Calvino trovava poco
convincente perché Fenoglio non era riuscito, a suo parere, a dare alla storia una tonalità di disperazione
assoluta né di speranza, dove troviamo un colloquio fra Agostino e Mario Bernasca sulle possibilità di
lasciare le Langhe e andare a cercar fortuna altrove. Agostino rifiuta la proposta di «aggiustarsi» in Alba



come panettiere o come garzone di macellaio, perché avverte le forze che lo legano alla terra: «qui c’entra il
mio naturale», spiega a Mario, e poi «il giorno che non sapessi dove dormirò la sera io sono un uomo perso»,
anche se le ragioni profonde della rinuncia le confessa solo a se stesso:

Per forza che a Bernasca montava la rabbia; io me ne stavo lì con una faccia mezzo e mezzo e a
parlare più da bambino che da uomo, mentre lui aveva il fuoco sotto e il bisogno di sentire da
me una parola ferma. Ma non potevo mica dirgli a un originale come Mario che, a parte il
coraggio e il naturale, conservare il posto da Tobia era per me una maniera come un’altra di
tener la memoria di mio padre che mi ci aveva aggiustato prima di morire, e di salvare il
rispetto della mia famiglia, che almeno avrebbe sempre saputo dove ero il giorno e la notte.

A questo punto, dopo la confessione di appartenere alla categoria di chi parla «ancora da bambino», Agostino
avvia uno di quei racconti che potrebbero stare a sé, in cui si narra la storia di un impiccato. L’episodio si
apre con una premessa sulla quale dovremo tornare: «Se da quelle parti là si ricordano ancora di me è solo
perché sono stato io che trovai Costantino del Boscaccio».

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



