DOPPIOZERO

Castdlucci a Berlino: il terrorismo della bellezza

Noemi Rzewski
28 Marzo 2013

Il Festival internazionale per la nuova drammaturgia (Find) della Schaubihne di Berlino propone per

I’ edizione 2013 creazioni provenienti dai “paesi dellacrisi”, molte delle quali caratterizzate da uno sguardo
politico sulla contemporaneita. Per |’ Italia viene presentata |’ ultimaispirazione di Romeo Castellucci,
Hyperion. Briefe eines terroristen, liberamente tratta dall’ Hyperion di Holderlin, un testo altamente poetico e
difficile per un pubblico odierno, che non fu compreso neanche alla sua pubblicazione nel 1797. Dopo Four
Season’ s Restaurant (2012), ispirato al dramma La morte di Empedocle dello stesso autore, questa volta
Castellucci si confronta con un’ opera non teatrale, di cui portain scena solo pochi frammenti, talmente lirici
da sembrare poesia piu che prosa; la storiaei personaggi del romanzo non sono riconoscibili, per la maggior
parte o spettatore si trova davanti aimmagini senza parole, alcune freddamente concettuali, altre di forte
impatto emotivo.

Hyperion € un romanzo epistolare, in cui vengono narrate le memorie di un giovane greco di fine Settecento.
Nelle lettere indirizzate al’ amico Bellarmino, Iperione racconta il fallimento dellarivolta greca contro
I"invasore turco e il suo amore per Diotima, la donna che o ha esortato all’ azione. Dopo lamorte di lei,
Iperione inizia a peregrinare e giunge in Germania, dove rimane deluso dall’ impossibilita di ripetere, in
questa terra, un’ esperienza simile alarivoluzione francese. Quindi ritornain Grecia dove conduce unavita
da eremita, isolato dal mondo nella venerazione della natura e della sua divina bellezza.


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/castellucci-berlino-il-terrorismo-della-bellezza
https://test.doppiozero.com/noemi-rzewski
http://www.schaubuehne.de/index.php?page=program&sub=festival&language=en_EN
http://www.schaubuehne.de
http://www.schaubuehne.de/index.php?page=program&sub=detail&id=11471250&language=en_EN




Il prologo dello spettacolo si presenta con una normal e scenografia da teatro borghese. Si vedono un salotto e
la cucinadi un appartamento qualsiasi, arredato in modo anonimo: potrebbe essere il nostro. Una persona
apre la porta dell'appartamento, spegne laluce e chiude la porta a chiave. Seguono alcuni minuti di silenzio,
incui s sentein lontananzail rumore della citta. Improvvisamente irrompono in scena poliziotti armati fino
ai denti, sembra una squadra speciale antiterrorismo, sono tutti vestiti di nero, hanno caschi, maschere
antigas, passamontagna, mitra, lacrimogeni, c'e anche un cane dell’ antidroga. Perquisiscono l'intero
appartamento, dopo un po’iniziano a distruggere tutto. Ribaltano i mobili, svuotano i cassetti, tirano giu le
librerie con tutti i libri, rompono le sedie e tutto cio che trovano, non risparmiano neanche il soffitto el
pavimento. In pochi minuti viene annientato come unatorre di carte |’ appartamento usa e getta a poco
prezzo dal design moderno del ricco occidente, omologato e fatto di materiali di bassa qualita.

Laviolenzaeil frastuono della scena di distruzione contrastano con lafissitaeil silenzio inziali. Alcuni
frammenti arrivano agli spettatori delle primefile, che iniziano atemere per la propriaincolumita. Dopo un
po’ i poliziotti, con i mitra spianati, i volti coperti e la scritta Polizei sul petto, scendono in sala, circondano
gli spettatori e gridano con un megafono che non c'é niente da vedere, alle raus! Gli spettatori, un po’
increduli, iniziano ad alzarsi e auscire.

Leforze dell’ ordine generano il caos distruggendo il teatro tradizionale, la sfera privata dell’ individuo, la
realta materiale. Chi possiede gli strumenti dellaviolenza, ovvero le armi, €in grado di impedire
letteralmente la rappresentazione, di ostacolare |’ arte. Rappresentano la*“barbarie” ottomana che opprime con
le sue efferatezze il popolo greco? O forse il potere dello stato, che detieneil controllo sull’ individuo? Sono
loro iterroristi che sovvertono I'ordine costituito e terrorizzano la popolazione? Mai o spettatore, durante
unarappresentazione di Castellucci, ha sperimentato atal punto con il proprio corpo la violenza del teatro,
mai gli e stataimpeditain modo cosi radicale lavisione dello spettacolo.

Dopo venti minuti di pausaforzata per i corridoi della Schaubiihne —il tempo di svuotareil palcoscenico e
montare la scena successiva— s rientrain sala. La seconda parte dello spettacol o contrasta fortemente con la
prima per la sua astrazione, € un’indagine sulle forme dell’ iconografia dell’ arte europea antica e moderna e
sull’ atto dellavisione. Il prologo iniziale assomiglia cosi a un sacrificio rituale, un atto necessario per poter
passare al livello dellafinzione artistica. Per poter uscire fuori dal mondo reale, bisogna prima distruggerlo.






L a nuova scena e completamente bianca, astratta, con un pavimento rialzato e due parallelepipedi. Una cagna
nera di nome Smilla e accucciata e contrasta con il bianco del resto dellasala. Smilla, ci informa una
didascalia, e cieca. Sulletre pareti della scena appaiono le parole che descrivono il mondo dal quale la cagna
e esclusa: tavolo, sedia, letto, carne, pane, latte, donna uomo bambino, quadrato, cerchio, ecc. Malel
percepisceil pubblico chela sta osservando in religioso silenzio; solleva l'orecchio, sentei fruscii ei
cinguettii registrati del sottofondo sonoro; uno spettatore starnutisce, lel si alzaeiniziaagirare, in cerca del
padrone, forse. Come Tiresia - ci spiegail programmadi sala- Smilla percepisce un’ altrarealta a noi
sconosciuta: ecco che la cagna diversamente abile diventa la prima profetessa di una serie. A Smillainfatti s
succedono altre sacerdotesse: dapprima una bambinain toga bianca che sussurra su un piedistallo le parole di
Holderlin sullasacralita dell’ arte: “I1 primo figlio della bellezza umana, divina eI’ arte. || secondo € la
religione”. | movimenti sono statuari e iconografici come nel Giulio Cesare del 1997 e in Four Season’s
Restaurant e raffigurano la bellezza perduta dell’ antichita che il protagonista del romanzo di Holderlin
rimpiange.

Con gli stessi gesti s muovono le tre donne che sostituiscono la bambinain successione recitando pass sulla
natura, sulla bellezza, sull’isolamento dell’ artista. La prima e coperta da un velo (Rosabel Huguet) ha una
pistolain mano e unatenaglia che le tiene la bocca aperta. Le parole che cercadi sputare fuori sono
incomprensibili e si rende necessariala didascalia. Mentre gesticola, fa cadere un bicchiere di latte sul
pavimento bianco, che viene subito ripulito da un tecnico di scena. Poi e lavoltadi Luise Wolfram, hai
capelli corti ed & vestitada uomo. E Diotima nelle vesti di Iperione? E I’ |perione rivoluzionario, eroico,
sognato da Diotima? Risuona la frase chiave dello spettacolo: “Un dio € I’uomo quando sogna, un miserabile
guando ragiona’. Per compararsi a Dio I’uomo deve chiudere gli occhi, conoscere e creare con
I’immaginazione. Anche lei maneggia un’ arma, una spada antica. Un telo viene sollevato sul fondale, &
coperto di fango, la donna si macchia e sporcala pedanaconi suoi passi. Il candore e violato.






Infine laWolfram viene sostituita da una donna anziana, vestita anche lei da uomo ma con un mantello da
sacerdotessa. E Angela Winkler, che recita un’ invettiva contro i tedeschi: popolo di calcolatori, non di
uomini; privi di religione, privi di bellezza, incapaci di ascoltarei propri stessi poeti. Poi s sdraia, ele
didascalie ci fanno viaggiare nel tempo infinitamente grande: “ passa un secondo, passa un minuto, passa
un'ora, passa una settimana’, e cosi viafino adiecimilamiliardi di anni. Poi €lavoltadi viaggiare

nell’ infinitamente piccolo: un’ altra didascalia elenca gli elementi che compongono il corpo umano in ordine
di percentuale. E la composizione chimicadel fango da cui Dio ha plasmato I'uomo, & anche |’ unica traccia
cherimarradi noi tradiecimilamiliardi di anni. Tentativo vano cercare di imitare gli eroi celebrati da
Plutarco, come vorrebbe fare Iperione. Lanatura e |’ unica vincitrice.

Si rigpreil sipario, e vediamo una donna (Eva Meckbach) con il corpo completamente dipinto di bianco,
sedutadi spalle su un triclinio. Non possiamo vederle gli occhi, madentro I’ occhio si. Ladonna, infatti,
grazie a uno strumento oculistico provvisto di una telecamera collegata a uno schermo, ci mostragli elementi
di cui lei € composta: I’ acqua, il ferro sanguigno dei capillari all’ interno del suo occhio, sede dell’ anima. Poi,
con il corpo coperto dall’ ombra proiettata di un gigantesco pallino nero, si alza e scrive sulla parete: “sono
qui e sono armata’. Manon si vede bene, bisogna sforzarsi per riuscire aleggere la scritta nell’ ombra. Si
voltaverso di noi, manon lavediamo: I’ombrale copreil viso, eil pallino si ingrandisce sempredi piu sino a
coprire |’ intera scena bianca, che diventa completamente nera. Rientrail commando di poliziotti, sempre a
volto coperto, che disegnano con del fango una grande pistola sul pavimento bianco.






In un continuo alternarsi del nero e del bianco, Castellucci indaga |’ ombra che impedisce lavisione, 10 sporco
che macchiala purezza dell’immagine. In ogni luce ¢’ e una zona d ombra; chi riesce a vedere nell’ oscurita
puo conoscere il lato terribile della natura e della bellezza. 11 testo di Agamben citato nel programmadi sala
ci daunachiave di lettura dello spettacolo. Solo chi esce dal proprio tempo prendendone le distanze, puo
vedere bene nell’ oscurita della contemporaneita. Solo | perione, astraendosi dal mondo reale, puo celebrare la
potenza sublime della natura che crea e distrugge e rigenerare la bellezza perduta con I'“arma’ della poesia.
Solo I' artista, il sacerdote dell’“unicareligione possibile oggi”, che vive nella contemporaneita come uno
“straniero”, puo far sprofondare I’ ordine chiaro dellareatanel caos dell’ oscurita servendosi del “terrorismo
dellabellezza’.

La nuova drammaturgia, per Castellucci, va alaricercadi testi, di forme, di temi “inattuali” per superare la
sterilita del teatro contemporaneo, condannato alla“retorica” dellacritica sociale o a vuoto disimpegno
postmoderno. Mai testi, le forme, i concetti che I’ artista vede ed esprime sono talmente inattuali e lontani da
rimanere incomunicabili: |0 spettatore non pud assistere, non puo sentire, non puo vedere, non puo
comprendere. La rappresentazione & un’ utopia, il poeta vate é un terrorista.

Hyperionsi replicail 24 eil 25 aprile, sempre alla Schaubtihne di Berlino.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




