
 

La Germania ad uso del Louvre 
Riccardo Venturi
23 Maggio 2013

Collaudo

 

Nel corso degli anni ho collaudato e affinato un protocollo per visitare le mostre d’arte. Quando entro nella
prima sala conosco a malapena il titolo dell’esposizione. Ne ho sentito parlare da un amico o alla radio, ho
intravisto un’affiche sulla metro o il catalogo nella vetrina di una libreria, ho ricevuto una newsletter, in
alcuni casi persino un invito per inaugurazioni spesso disattese. Certo, anche quando mi pare d’inciampare
nella mostra sono immerso in un orizzonte di attese, tuttavia m’illudo che questo non interferisca troppo con
la visita, che resti un brusio di fondo. Né faccio alcunché per foraggiare queste attese: ignoro i prestampati in
distribuzione all’ingresso, il pannello introduttivo e quelli sulle singole sezioni. Girovago per le sale guidato
dalla sola curiositas. Una forma, un colore, un suono, un movimento captano la mia percezione o la mia
memoria; le gambe e il corpo vengono attratti dalla fonte potenziale di godimento. Pari a quella di una
zanzara magnetizzata dal neon viola è la mia incoscienza. Raramente annoto qualcosa sul taccuino. Del resto
cosa c’è da scrivere? A questo stadio primordiale, non esistono mostre brutte: c’è sempre qualcosa che mi
colpisce e il resto si dilegua sullo sfondo. Chi s’imbatte nel sottoscritto alla fine di questo giro per chiedermi
un parere sulla mostra, otterrà un invariabile “Bellissima, davvero!”.

 

Ma poi comincio un secondo giro. E’ solo in questo momento che vedo letteralmente l’esposizione: guardo
tutte le opere, ne osservo i rapporti e la spaziatura, leggo i pannelli, faccio attenzione alle sale nel loro
insieme, al colore delle pareti, all’allestimento, all’illuminazione, al modo in cui sono presentati i documenti,
al percorso, alle reazioni del pubblico. A emergere è l’esposizione come dispositivo. Ed è questa l’ora del
collaudo, l’ora genuinamente critica. Per me l’esercizio della critica d’arte si risolve nella decisione di
compiere il secondo giro. Inevitabilmente le prime impressioni si modificano. All’indisciplinata curiositas si
aggiunge il desiderio di sapere proprio della studiositas, all’esuberanza degli inizi uno stato più meditabondo,
ponderato, disincantato, tutto sommato più equilibrato. Se dovessi definire a bruciapelo il prototipo di una
mostra riuscita, direi che è quella in cui lo scarto tra queste due esperienze, tra primo e secondo giro, sia
esiguo. A volte si assottiglia come, per citare un esempio recente trattato in questa rubrica, nella retrospettiva
di Claes Oldenburg a Colonia; a volte si dilata, come in Histoires des fantômes di Didi-Huberman al Fresnoy.

 

Inconscio romantico

 

Nel caso di De l’Allemagne 1800-1939, de Friedrich à Beckmann al Louvre (fino al 24 giugno), le prime
impressioni non sono state stravolte. Sono andate a pezzettini.

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/la-germania-ad-uso-del-louvre
https://test.doppiozero.com/riccardo-venturi
http://www.louvre.fr/expositions/de-l-allemagne-1800-1939-de-friedrich-beckmann


Hannah Höch

 

Nel primo giro ho occhi solo per Arnold Böcklin (“Il caso Böcklin è il caso tedesco”, Julius Meier-Graefe,
1905) e per la collezione di minerali di Goethe; per gli estratti di Metropolis di Fritz Lang esposti davanti a
quelli della Sinfonia di Berlino di Walter Ruttmann (entrambi del 1927); per le fotografie di August Sander e
i disegni terribili di Käthe Kollwitz dell’ultima sala. Immagini che rimuovono ogni reminiscenza del



primitivismo arcaizzante dei Nazareni, del mito dell’Italia dei Deutsch-Römer, i romani-tedeschi, ma anche
dell’installazione di Kiefer che apre la mostra e ne porta lo stesso titolo (il mio entusiasmo per Kiefer è in
calo costante). Infine cado su opere che risvegliano la mia memoria, come Max Beckmann, su cui il Centre
Pompidou organizzò un’esposizione esauriente nel 2002, o la ventina di Friedrich che mi catapultano di
colpo alla retrospettiva di Amburgo nel 2006. Questa prima visita è così felicemente assillata da un incalzare
di passato e presente, in cui un Beckmann o un Friedrich mi rimandano alla congiuntura esistenziale in cui mi
trovavo allora a Parigi e a Colonia, a come ero, cosa pensavo, con chi mi accompagnavo, cosa è cambiato e
cosa no. “Bellissima, davvero!”.

 

Secondo giro. Che strano, il titolo: un pomposo De l’Allemagne, con riferimento al libro di Madame de Staël
(1813) affatto gradito a Napoleone. Un’impressione confermata dalle tre focali della mostra in cui è stretta
una produzione eterogenea come quella tedesca: il rapporto al Passato ellenico, il rapporto alla Natura, il
rapporto all’Umano (maiuscole del curatore), ovvero: la questione della Grecia tedesca e della diade Apollo-
Dioniso, quella del paesaggio nazionale, quella dell’individuo e dell’umanità dopo la prima guerra mondiale.
Sala dopo sala emerge la Germania della letteratura popolare o delle leggende di Clemens Brentano, Achim
von Arnim e dei fratelli Grimm, popolata da poeti e cavalieri, castelli sul bordo del fiume e foreste notturne,
dalla cattedrale di Colonia e dal Walhalla, fino all’irrompere della donna-naiade o baccante, rapita
nell’esaltazione del corpo ma anche in un lampo di follia assassina.

 

Filo conduttore della mostra è la pittura – e solo la pittura – romantica. Il presente è una dimensione
incompleta (da cui il sentimento di malinconia), l’esistenza un esilio da una patria immaginaria e idealizzata
(da cui la nostalgia), la vita in comunità proiettata in un passato non ancora corrotto dalle spinte del mondo
industriale moderno (da cui l’alienazione). Per recuperare e ridare pienezza al presente, all’esistenza e alla
vita in comunità, per combattere la malinconia, la nostalgia e l’alienazione, gli artisti ricorrono
all’estetizzazione della realtà o al dandismo, all’esotismo come fuga dalla metropoli, alla creazione di mondi
paralleli, onirici o sublimi, alla mitizzazione dell’infanzia come stato primitivo dell’umanità, ai miti arcaici.

 

Kathe Kollwitz

 

De l’Allemagne indaga insomma quell’“inconscio romantico”, per dirla con Philippe Lacoue-Labarthe e
Jean-Luc Nancy (L’Absolu littéraire, 1978) che sarebbe lo stigma dell’arte tedesca. Non sorprende che la
mostra sia schiacciata sul XIX secolo e che il XX (Repubblica di Weimar inclusa) ne esca penalizzato. Né
che a segnare il salto da un secolo all’altro sia sempre il romanticismo: dalla mirabolante sala Friedrich si
passa al Neoromanticismo degli anni trenta, rifugio sicuro in tempi convulsi. E’ pur sempre il Louvre, si dirà
(anzi è stato detto). Una giustificazione debole e pretestuosa, perché da tempo il contemporaneo non è più un
tabù (non dimentichiamo che nella short list per il nuovo direttore del Louvre figuravano due
contemporaneisti quali Laurent Le Bon del Pompidou di Metz e Sylvie Ramond del Musée des Beaux-Arts di
Lione).

 



Il monopolio romantico ha conseguenze micidiali sulla mostra. Mi accorgo che mancano praticamente tutti
gli artisti tedeschi più conosciuti e amati in Italia: non v’è traccia di Blaue Reiter (Kandinsky, Paul Klee,
Franz Marc, August Macke) e degli espressionisti, di Max Ernst e di Hans Bellmer, di Dada e del Bauhaus.
Dov’è la Berlino cosmopolita degli anni venti? Dove i movimenti avanguardisti più internazionali che
testimoniano dei contatti e dei proficui scambi culturali della Germania col resto d’Europa? Non vi sono
perché, è chiaro, avrebbero interferito col progetto fallace di sbandierare qualcosa come uno stile nazionale
tedesco. Il modo in cui De l’Allemagne articola produzione artistica e identità nazionale ci riporta indietro
all’epoca degli Stati-nazione. Ciò che ha una spinta internazionale, ciò che è portatore di un elemento spurio,
non tedesco, va liquidato. Del resto in che modo definire tedesca un’artista dada come Hannah Höch, autrice
di un collage epocale – vero e proprio Giudizio universale dadaista – quale Tagliato con un coltello da
cucina dada nella pancia gonfia di birra dell’ultima epoca culturale della Germania di Weimar (1919-20)?

 

Max Beckmann

 

Ora, vi è un’altra conseguenza assai più preoccupante del monopolio romantico, certo non voluta tenuto
conto dell’altissimo profilo scientifico dei curatori e collaboratori della mostra. De l’Allemagne si chiude con
L’inferno degli uccelli (1938) di Max Beckmann, prima opera realizzata in esilio, forse allegoria della
dittatura nazista, nonché con un estratto video di Olympia (1936) di Leni Riefenstahl. E’ installato
discretamente – per quanto Riefenstahl possa essere discreta – in una stanzetta davanti alla falsa
spensieratezza della Berlino fine anni venti di Uomini di domenica di Robert Siodmak e Edgar G. Ulmer. Il
percorso si chiude così in modo cupo e funesto, con un assordante colpo di gong che segna la fine della
storia, l’opposto della speranza di rinascita di una Germania anno zero. Retrospettivamente si ha la
sensazione che la mostra ricostruisca le tappe che hanno preceduto il nazionalsocialismo, quasi che nei
dipinti romantici fosse inscritta l’inevitabilità, l’ineluttabilità della catastrofe tedesca, quasi che il dionisiaco
della prima sessione, in cui sfociano il vitalismo e le pulsioni primitive, finisse per tendere la mano al
nazionalsocialismo.

 



  

 

Altro che inconscio romantico! Qui sembra serpeggiare quell’“anti-capitalismo romantico” di cui parlava già
Lukács nel 1931, una critica all’estetica borghese e alla civiltà capitalista moderna ma anche, nella sua deriva
reazionaria, l’antecedente del fascismo. Qui riemerge la questione della Sonderweg, la via peculiare
intrapresa dalla storia tedesca che, rispetto agli altri paesi europei, devia il percorso comune verso la
democrazia liberale parlamentare per abbracciare la dittatura totalitaria del nazionalsocialismo. Destino o
anomalia patologica dello Stato nazionale tedesco e della sua classe borghese? Qui sembra spuntar fuori quel
Wotan con cui Jung coglieva il carattere fondamentale dell’anima tedesca in un celebre saggio del 1936, un
fattore psichico irrazionale diviso tra spinta alla violenza bellica e tensione spirituale, tra distruzione e
purificazione.

 

Storie in conflitto

 

Esco dalla doppia visita di De l’Allemagne interdetto. Rientro a casa e m’informo. La mostra nasce per
celebrare il cinquantenario della riconciliazione franco-tedesca, il trattato dell’Eliseo tra Francia e Germania
siglato dal generale de Gaulle e dal cancelliere Konrad Adenauer. Voluta da François Hollande e Angela
Merkel, è difficile immaginare un evento artistico più ufficiale. Una vera e propria mostra di Stato, la più
grande esposizione d’arte tedesca mai organizzata in Francia, pensata per far conoscere al pubblico francese
delle opere avvolte da frusti stereotipi germanofobici.

 



 

Eppure, anziché riunire, questa mostra ha diviso, diventando presto terreno di scontro. Con poche sfumature
la stampa tedesca – progressista (“Die Zeit”) quanto conservatrice (“Frankfurter Allgemeine Zeitung”) – l’ha
attaccata, e chi l’ha difesa (come l’ambasciatore tedesco a Parigi, Suzanne Wasum-Rainer) lo ha fatto su basi
meramente numeriche e organizzative, senza entrare nel merito, come ha invece tentato, in modo non del
tutto convincente, l’ormai ex-direttore del Louvre Henri Loyrette in una lettera aperta indirizzata a “Die
Zeit”. Gli attacchi – riflesso della crisi economica e politica sullo scacchiere europeo? – denunciano il
percorso della mostra: dal neoclassicismo di Friedrich Schinkel all’architettura di Albert Speer, dal culto
romantico della natura di Caspar David Frierich e Carl Gustav Carus al neopaganesimo, dall’amore per le
foreste al nazionalsocialismo.

 

Come si è insinuata quest’ambiguità? Da una mancata collaborazione scientifica tra i due curatori, Henri
Loyrette e Andreas Beyer, direttore del Centro tedesco di storia dell’arte. Beyer avrebbe preferito una
manifestazione più circoscritta sul classicismo e su Goethe, “Weimar 1800”. Una mostra-dossier che,
secondo Loyrette, avrebbe attirato pochi visitatori e che lo ha indotto ad allargare lo spettro dal 1800 al 1939
(ha avuto ragione, se dallo scoppio della polemica la mostra attira 3.400 visitatori al giorno!).

 

Stretta tra esigenze ufficiali e tornaconto economico, De l’Allemagne trascura il vivace dibattito tedesco sulla
costituzione e l’interpretazione della sua arte nazionale. Penso, ad esempio, a Objects as History in
Twentieth-Century German Art. Beckmann to Beuys di Peter Chametzky (Un. California Press 2010) o a I
tedeschi e la loro arte. Un’eredità difficile (1993, tradotto nel 2005 da Il Castoro) di Hans Belting. Penso
soprattutto alla mostra-convegno organizzata alla Haus der Kunst di Monaco nel 2012 in occasione del
75imo anniversario della sua apertura al pubblico (Storie in conflitto: Haus der Kunst e gli usi ideologici
dell’arte, 1937-1955). Considerato dal regime come il “tempio dell’arte tedesca”, Haus der Kunst ospitò tra il
1937 e il 1944 mostre di propaganda che rispondevano a un’agenda politica ben precisa: contrastare lo



sviluppo e la legittimità dell’avanguardia tedesca più cosmopolita – la stessa “dimenticata” da De
l’Allemagne. Storie in conflitto si spingeva astutamente fino al 1955, anno della prima Documenta di Kassel
e dell’esposizione di Guernica di Picasso all’Haus der Kunst, una data più consona del funesto 1939.

 

 

Il giorno dopo aver visitato De l’Allemagne vedo il film su Hannah Arendt di Margarete von Trotta. Mi sento
riconciliato da una Arendt che, esule a New York, si scambia battute in francese col compagno Heinrich
Blücher, lascito della loro parentesi francese. Altrimenti ho un solo suggerimento: non dimenticate di
prendere un gran respiro tra la prima e la seconda visita.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



