
 

Giuseppe Pontiggia: dieci anni senza 
Luigi Grazioli
27 Giugno 2013

Dieci anni fa moriva Giuseppe Pontiggia, nel momento in cui, dopo il successo di Vite di uomini non illustri
(1994) e soprattutto di Nati due volte (2000), la sua opera e la sua autorevolezza culturale e morale avevano
ottenuto un vasto e meritato riconoscimento anche in campo internazionale. Oggi parlando con giovani
scrittori e critici capita di scoprire che la maggior parte non ha letto una sua pagina, e che alcuni nemmeno
l’hanno sentito nominare. E anche chi lo ha letto e conosciuto e stimato ne parla sempre meno, a parte le
celebrazioni ufficiali, e talvolta ridimensionandone eccessivamente l’importanza senza che si capisca bene
perché. Io gli ero amico e lo ammiravo. Non è solo per un atto di doverosa memoria che penso sia opportuno
tornare a parlarne. 

 

Pontiggia, nato a Erba nel 1934, ha rivelato una precoce vocazione letteraria che si è poi affinata  alla scuola
di Luciano Anceschi e del “Verri”, da cui è nata la neoavanguardia negli anni ’50-’60. Pur condividendo con
essa gli assunti di fondo di una critica ideologica del linguaggio, da lui intesa soprattutto come incessante
smascheramento di ogni suo uso retorico e mistificante, e di una spiccata attenzione all’aspetto costruttivo
della cosa letteraria (e quindi ai meccanismi formali e ai risvolti metaletterari che lui però ha sempre trattato,
nell’opera narrativa, in modo indiretto), e conservando negli anni l’amicizia con alcuni suoi rappresentanti
(Antonio Porta, Alfredo Giuliani, Giorgio Manganelli), se ne è però allontanato abbastanza presto. Non lo
convincevano gli estremismi formali, che sconfinavano spesso nell’illeggibilità, e la forte politicizzazione; ed
è stato proprio nel momento della cosiddetta crisi delle ideologie e del conseguente rapporto tra politica e
letteratura, cioè a partire dagli anni ’80, che la sua opera e la sua figura pubblica, di alto profilo morale,
fortemente impegnato in alcuni settori civili ma non schierato e attestato anzi in un territorio che poteva
apparire di neutra distanza, hanno acquisito un notevole rilievo. Per inciso, sono forse le stesse ragioni per cui
è meno letto oggi: ragioni che però trascurano, colpevolmente, il rigore e la qualità della sua narrativa e di
gran parte sua critica (in particolare Il giardino delle Esperidi, 1984).
Uno degli elementi caratterizzanti tutta la sua scrittura è stata, al contrario dei neoavanguardisti, la ricerca di
una leggibilità di prima istanza che però contenesse, stratificata, la maggiore complessità possibile di
riferimenti e implicazioni, anche teoriche, e quindi di letture.

 

Attenzione verso il lettore e esigenza non solo di riconoscibilità, ma anche di riconoscimento, che, dopo
l’esordio già compiuto di La morte in banca (1958 ma scritto a 18 anni, nel 1952), segnano il lungo travaglio
che ha portato dal notevole quanto complesso e difficile L’arte della fuga (Adelphi, 1968) alla scrittura più
abbordabile e diretta, anche se per niente semplice quanto a precisione e densità stilistica, e alla forma più
accattivante, anche se costruita a partire dal sistematico spiazzamento delle strutture del giallo tradizionale, di
Il giocatore invisibile (1979), con il quale ha ottenuto, oltre a una favorevolissima ricezione critica, il favore
di un pubblico sempre più ampio. Nel frattempo si era affermato come un consulente editoriale sempre più
ascoltato, come critico, e come curatore e traduttore di classici, sui quali rifletterà per tutta la vita, traendone
molti spunti per la comprensione e l’analisi della società contemporanea, e per delineare, dal punto di vista
esistenziale, il perimetro di una moralità disincantata, pessimista nel fondo ma partecipe e attiva (anche se la

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/giuseppe-pontiggia-dieci-anni-senza
https://test.doppiozero.com/luigi-grazioli


tentazione della fuga resta sempre in agguato: cosa che però lui trasfonderà solo nei romanzi: per esempio
nella spia del Raggio d’ombra e nel protagonista assente della Grande sera).

 

Il legame con le urgenze della vita, a cui non sono estranee anche alcune vicende biografiche, è uno degli
elementi fondanti di tutta la sua opera e ne detta il ritorno delle tematiche (la ricerca quasi sempre delusa
della verità, la paura, il tradimento in tutte le sue inflessioni, le ipocrisie e gli alibi…) ma anche i modi di
affrontarle, che quasi mai procedono per via diretta. Ogni opera si basa su una ricerca, ma il suo centro è
vuoto, e se i personaggi vi ruotano attorno per esserne quasi tutti risucchiati o annientati, il critico e il
narratore invece ne disegnano i contorni e lo definiscono edificando ai suoi margini il mondo che esso ha
disertato e insieme contribuito a far sorgere e procedendo per focalizzazioni oblique, topografie indirette e
deviazioni attraverso le quali giungere a quell’essenziale che si sottrae a ogni indagine e riconoscimento
diretto.

 

Diventa quindi necessario servirsi, per raggiungerlo, di tutto l’armamentario che, senza recedere un
millimetro dalla lucidità, sfrutta ogni risorsa dell’allusione, della reticenza, del passo a latere e della
divagazione. Nell’opera narrativa tutto questo si traduce nel blocco dell’azione, nella descrizione e analisi
spesso a valenza autonoma di personaggi e contesti, in dialoghi feroci in cui l’oggetto di partenza si rivela
solo uno spunto per una nuova tappa dell’eterno conflitto tra i dialoganti, o nell’elisione di tutti i momenti nei
quali la narrativa tradizionale concentra la maggiore densità di azione e agnizione.

 

Nel suo lavoro critico invece la divagazione non prende la forma di lunghe riflessioni ma di brevi o
brevissimi paragrafi che spesso partono o finiscono con una asserzione, morale o estetica, preferibilmente di
segno aforistico. Pontiggia amava la scrittura che resta incisa, come sul marmo dei classici: e allora la frase si
prosciuga, la sintassi si semplifica e le parole si fanno più nette, militare la topologia della punteggiatura. La
quantità e la qualità delle pointes a cui dà luogo questa scrittura è ciò che più colpisce a prima vista di
Pontiggia, come la varietà dei percorsi attraverso cui vi giunge, anche se alcuni sono privilegiati:
l’inversione, il ribaltamento e il paradosso, e viceversa la letteralizzazione e l’etimologia.

 

E’ la parte di coazione a ripetere che è toccata anche a lui, che tanto era sorvegliato: lo si vede quando,
raramente, esagera nelle spiegazioni e nei commenti, quando non resiste all’impulso dello svelamento, da
voyeur affascinato dalla stupidità e dalla facilità del pregiudizio; quando il meccanismo del paradosso sulla
banalità prende il sopravvento e guida la narrazione e lo sguardo critico anziché esserne prodotto. (Se
l’ossessione di indagare la banalità non garantisce di andarne esenti, il contrario resta la strada più sicura per
cadervi, però.) Ma è anche l’effetto di una generosità nei confronti del lettore e un credito a fondo perso
verso la sua intelligenza. E infine è ciò che lo differenzia dal narratore tradizionale nel quale ogni frase è
necessaria e insieme deve essere dimenticata nella successiva verso cui è proiettata (e quando funziona lo è),
e ciò che invece lo ricollega alla narrativa in cui le digressioni “non rallentano l’azione, semplicemente la
sostituiscono”, come dice di Fielding, ma come è caratteristico anche di altri autori da lui amati, in
particolare Manzoni.

 

Nella narrativa, dunque, la divagazione disegna il centro vuoto della trama, il motore immobile e assente su
cui si affacciano senza scorgerne il nucleo di verità le azioni (o piuttosto le reazioni) affannate dei
personaggi, che l’autore segue non tanto con lo sguardo che la vulgata presume gelido dell’entomologo,
quanto con una procedura di chirurgo dei sentimenti, che sa di dover passare per il dolore per essere efficace



e talvolta con il fastidio dell’insegnante di fronte alla pervicacia dell’errore nei suoi studenti che pure ama.

 

 

Nei testi saggistici questo vuoto radiante è quello che avvolge la struttura a brevi paragrafi, autonomi e
compiuti: è ciò che del percorso logico è caduto, i passaggi impliciti, deducibili e quindi, per la scrittura, non
essenziali, trascurabili. E, come insegnano i classici, ciò che è trascurabile va trascurato. L’argomentazione
dimostrativa viene ridotta, quando non del tutto espunta, a favore dello sguardo concentrato sull’oggetto
centrale, che si staglia isolato. La struttura del testo preso in esame e le sue peculiarità sono indicate per brevi
cenni e non sembrano avere grande importanza di per sé, a meno che non siano funzionali al discorso, il cui
argomento è introdotto da considerazioni che ne indicano chiaramente la fonte in qualche passaggio o
elemento strutturale o tematico del testo, ma che resta personale e emozionale. Più che oggetto di esame, in
questo caso, sarebbe meglio dire che il testo è l’occasione del saggio, lo stimolo all’approfondimento di una
riflessione che non lo dimentica ma nemmeno lo feticizza: il passaggio frequente all’aneddoto biografico o
storico lo dimostra.

 

Se questo conferisce ai saggi di Pontiggia il loro tono inconfondibile, preclude però le sorprese di una lettura
dettagliata e interna (con alcune splendide eccezioni, a dimostrazione di quanto fosse attrezzato e sottile
Pontiggia quando vi si dedicava). Quando si avvicina al dettaglio del testo, questo è in genere di tipo
linguistico, con preferenza per l’etimologia per mettere in campo la pluralità dei significati o giocare la radice
contro l’abuso, ovvero perché suscettibile di generalizzazione o in quanto tic stigmatizzabile. L’etimologia è
anche un’importante molla di sviluppo narrativo, e non solo nel caso macroscopico della lettera anonima che



dà il via a Il giocatore invisibile che prende spunto proprio da un’errata etimologia, quanto soprattutto
nell’attenzione alle parole, alle loro sfumature e ai molteplici usi e strategie nel gioco di inganni quotidiano
che costituisce il fondale di quasi tutti i libri di Pontiggia, che molti personaggi e più ancora le diverse ma
analoghe figure di narratori condividono, facendone oggetto di analisi, puntualizzazioni che a volte sembrano
pedanti e invece si rivelano sempre decisive per capire una figura o un evento, e soprattutto dei dialoghi,
sottili proprio perché quasi sempre maligni.

 

Per quanto decanti talvolta l’avventura della lettura, questa resta circoscritta all’atto privato, mentre è raro
che la traduca in motore della sua scrittura saggistica, che resta invece prevalentemente esterna e focalizzata
sulle priorità di chi scrive. E’ lo scatto della fantasia o della riflessione che conta, l’accostamento fulmineo,
l’istituzione di analogie, il potere esemplificatore e l’applicabilità al contesto socioculturale o alla
convenzione morale. Questo finirebbe per dire molto su di lui e meno sul testo esaminato, se Pontiggia non ci
sorprendesse con osservazioni in apparenza minori, ben mimetizzate nel discorso o ad esso funzionali che,
pur non essendo sviluppate, suggeriscono invece quanto attento e rispettoso sia stato il suo approccio. Inutile
dilungarsi; e se proprio, ci pensi l’interessato: gli elementi sono lì.

 

D’altra parte per Pontiggia la letteratura, anziché trovare in se stessa la propria legittimazione, è importante
perché, nell’osservanza delle leggi che essa si dà e nell’attenzione rigorosa al linguaggio su cui si fonda,
tende fuori di sé e serve a vivere, con tutto ciò che di vago ma anche di intenso e pervasivo questo verbo
implica. In modo analogo il verbo servire, lungi dall’essere una diminuzione del valore della letteratura, ne è
un’esaltazione: come lo è essere al servizio di qualcosa che, essendoti superiore, non solo dà un senso al tuo
operato ma ti fa essere al meglio delle tue possibilità, quali che siano. Grazie al cielo Pontiggia non era di
quelli che sminuiscono difensivamente ciò a cui dedicano l’esistenza. La letteratura sarà anche un gioco, ma
che dà poco solo a chi poco si aspetta da essa, per fare una variazione su una delle sue espressioni preferite
(per esempio sul matrimonio) che peraltro tradiscono a sufficienza quanto poco, talvolta, egli si aspettasse
dagli altri. Per chiunque lo giochi è più opportuno che sia esigente, sia pure con leggerezza.

 



 

Di qui l’essenzialità della componente saggistica e, sornionamente, sapienziale anche del suo lavoro
narrativo: efficace però solo in rapporto all’economia linguistica, alla tensione espressiva che lo percorre
sempre, anche quando la catena delle definizioni e degli aforismi si prolunga di un anello non proprio
necessario per amore di completezza, o di un’ulteriore specificazione, per quanto acuta.
Di questo dobbiamo essergli grati; di certo gli sono molto grato io, per ciò che da lui ho imparato e continuo
a imparare, senza mai annoiarmi, ogni volta che lo rileggo.

 

Narrare però, in qualsiasi accezione si voglia intendere il verbo, è un’altra cosa. Pontiggia ha ribadito in più
occasioni che scrivere opere narrative per lui aveva valore solo nella misura in cui non sapeva dove stava
andando e in cui scopriva ciò che sarebbe accaduto in corso d’opera, venendone sorpreso; eppure raramente
in lui c’è abbandono. Il suo controllo anche su ciò che andava scoprendo era sempre lucido, senza cedimenti,
direi quasi tirannico. E’ il suo stigma, lo sappiamo; è la sua forza, ma anche il punto in cui si irrigidisce: non
cede mai. Tanto che vien da pensare a quanto circoscritto fosse l’orizzonte entro il quale la sorpresa potesse
delinearsi. Quando non si cede mai, inoltre, il rischio è di schiantare tutto in una volta. Viceversa, chi cede è
già schiantato una volta per tutte, avrebbe certamente ribattuto. E’ probabile, ma forse tra le due alternative
(le stesse entro cui si muovono alcune delle pagine più acute di Pontiggia, che non a caso faceva del
ribaltamento uno dei suoi strumenti retorici privilegiati) esistono altre possibilità. Può darsi che la mia lettura
sia parziale, reattiva come lo erano alcune delle sue pagine critiche: appunto, ma a me sembra che queste
possibilità Pontiggia le abbia più trascurate che coltivate. Può darsi che stia facendo l’errore di attribuire a
Pontiggia un desiderio che è solo mio, che cioè lo stia accusando di essere quello che è e non quello che
vorrei io (è una mossa che ovviamente Pontiggia non ha mancato di denunciare, come fanno gli scacchisti



che pensano in anticipo le contromosse possibili degli avversari prima di muovere, col rischio però di
suggerirle mentre si fa mostra di averle pensate); tuttavia a volte mi viene il dubbio che, prigioniero della
logica dello svelamento e della difesa sistematica preventiva, non avesse l’immaginazione teorica e narrativa
necessaria per pensarle, quelle alternative. Il suo è un mondo perfetto, catafratto, e insieme asfissiante per
eccesso di difese. Mentre invece è appunto questo il difetto di immaginazione di Pontiggia: che in lui ben
poco non sia voluto, anche la sorpresa, che a posteriori viene ricondotta nello stesso alveo. Parla della paura
in molti testi perché è il primo a sentirla, ma mentre la affronta non resiste all’impulso di circoscriverla,
anche nel senso di scriverle attorno. E’ così presente nelle situazioni e nei personaggi, ma meno nella
scrittura. C’è un eccesso di intelligenza (che certo è sempre meglio del contrario), ma deriva come da un
eccesso di timore della stupidità: nel senso, qui, di ciò che sfugge al controllo e aggira anche l’attenzione più
minuziosa, la strategia più paranoica.

 

Già, la stupidità, quella che per esempio nei cattivi romanzi si traduce nell’adozione di formule narrative e
stilistiche già usate, come se fosse possibile evitarle del tutto (lo si vede già da L’arte della fuga: un titolo che
suona come un programma per tutta la vita, la definizione precisa di una strategia che solo tardi e a fatica
Pontiggia cercherà di abbandonare; per ogni evenienza spesso dirà che il nuovo a tutti i costi è il falso
miraggio delle avanguardie: salvo sentirne sempre l’esigenza come retropensiero respinto, come scatto
ironico ogni volta che il déjà vu rischia di spuntare nei paraggi, - e per uno che ha letto moltissimo spunta nei
paraggi quasi sempre). Credo che per Pontiggia fosse una vera e propria ossessione (comprensibile e sempre
attuale d’altronde: basta guardarsi attorno; e anche dentro): non a caso ci ritorna in tutte le sue opere e ne
illustra magistralmente tutte le sfumature che la comunicazione odierna, totalizzante, non si stanca di
moltiplicare, anche se questo non sempre ha giovato alla sua narrativa, perché questa attenzione rischia di
frenare, di rendere reattivi alle banalità sempre in agguato piuttosto che attivi, cioè attraversandole anche a
rischio di restarvi impantanati.

 

La tipologia dei suoi personaggi è ciò che gli permette di muoversi in questa dimensione e di scandagliarla
con la massima efficacia (e crudeltà), ma al contempo gli impedisce di uscirne. L’eccezione, oltre all’estrema
conquista di Nati due volte (una conquista in primo luogo per lui stesso), è Vite di uomini non illustri, la cui
nascita non a caso è stata una felice sorpresa anche per Pontiggia, un’urgenza improvvisa che ha dato libertà
alla sua scrittura.

 

I personaggi appartengono infatti al ceto colto, spesso sono intellettuali o che hanno la presunzione di
esserlo: l’estensione della loro stupidità è pari almeno a quella delle loro competenze, quella delle loro
debolezze all’acume del loro sguardo su quelle degli altri: lo spazio in cui muoversi è pertanto molto ampio,
come alto può essere il tenore di ciò che viene detto e taciuto, rivelato e misconosciuto.
La valorizzazione della propria intelligenza e delle proprie competenze è pari, in essi, alla misura delle lacune
e delle debolezze dei loro antagonisti (perché tutti lo sono rispetto agli altri; raramente c’è complicità e
armonia, e quando sembrano esserci, ci pensa il narratore a mostrarne l’illusorietà, quando non la deliberata
menzogna), il che non impedisce a tutti di compiere sistematicamente delle scelte sbagliate, di stupidità
sesquipedale, che qualsiasi persona di banale buon senso eviterebbe senza nemmeno pensarci.

 



 

Bisogna dire che in gran parte se lo meritano, ma non meritano anche altro? Certo dal punto di vista narrativo
qui comincerebbero i problemi, però viene il dubbio che è proprio dove ci sono i problemi che un narratore
dovrebbe talvolta inoltrarsi. D’altra parte non è difficile per un narratore illustrare infantilismi e stupidità se
si fanno compiere sistematicamente ai protagonisti atti stupidi o infantili, come nel caso del professore del
Giocatore invisibile e del medico del Raggio d’ombra per esempio.
A volte mi viene da accostarlo al peggior Nabokov, che si diverte un mondo a demolire gli idioti a cui lui
stesso dà forma e vita. Una debolezza ipercompensata da ben altre grandezze, sia chiaro. E però indicativa
delle debolezze, anche umane (nel senso di disposizione interna alla scrittura, non come riferimento
personale, che verterebbe solo sulle miserie del pettegolezzo, nemmeno sui fasti talvolta rintracciabili
nell’aneddoto, mentre nell’analisi dell’opera sarebbe solo fuorviante), che pure in quelle sbucano qua e là.

 

Alla dinamica dello svelamento, della denuncia e del ribaltamento non c’è limite. Senza che questo lo renda
inutile, ogni smascheramento della menzogna, della banalità e della stupidità, è suscettibile di diventare
oggetto della medesima procedura. Il sollievo che ne deriva è l’inizio di un nuovo perturbamento, l’indizio di
una fragilità strutturale che non si rassegna a se stessa e si intestardisce fino ad autodemolirsi perché non ha
la forza di accettarsi. E’ un bene e un male. Con la chiusura della sentenza, il moralista decide quando è il
momento di arrestarsi, ma non è detto che la sua decisione venga sempre condivisa. “Te lo dico io come
stanno le cose”, sottintende, anche quando sospetta, o sa, che le cose stanno così solo nella misura in cui una
decisione taciuta così le fa stare, cioè consistere. Ma le cose non stanno né così né cosà: è quella parte di me
che, in quel momento e per qualche ragione, decide che le cose così devono, o dovrebbero stare, che le fissa
per quel momento come se fosse per molti altri momenti, e magari per sempre. E’ la necessità dell’etica a
esigerlo, sono la sua urgenza e il suo limite a imporlo. La falsità denunciata, o smascherata, della non
decisione (che è l’attività prevalente dei personaggi di Pontiggia), si contrappone all’enigmaticità delle scelte,
per quanto queste siano spesso sordide, come l’invidia, la gelosia o debiti di gioco accennati di passaggio, o
reattive al gesto di altri o alla sua assenza, nate da una menzogna analoga e da una analoga non decisione



antecedente; ma nessuna di queste scelte è vissuta fino in fondo, perché nessuna deriva da una vera necessità,
tranne forse quella di Paolo in Nati due volte. C’è sempre sospetto, e poca compassione, cioè comprensione o
simpatia per la debolezza (ancora con l’eccezione di Vite di uomini non illustri, che non a caso è
un’eccezione nell’opera di Pontiggia).

 

E’ vero che compassione e simpatia, essendo passati da pietre angolari del romanzo originario settecentesco
alla più abusata cassetta degli attrezzi del romanzo di consumo otto-novecentesco, sono in testa all’elenco dei
sospetti in quello contemporaneo, specie dopo le avanguardie (e la fobia del sentimentalismo, doverosamente
distinta dal sentimento, con relativa elevazione a potenza del sistema pudore-reticenza-ironia-sarcasmo, è un
tratto che Pontiggia condivide con il novecento postavanguardistico, dal quale si è in parte separato dopo
l’adesione giovanile), ma a volte viene da chiedersi se questo non sia un difetto dalla prospettiva di chi narra
(al di là delle confessioni di prammatica circa la meraviglia di ogni vita ecc.), nel momento stesso in cui
rifiuta o aggira, invece di affrontarla, una possibile pietra d’inciampo. Il fatto è che, ridotte all’indicibile,
invadono poi il privato in una misura vergognosa: e infatti se ne vergognano tutti quanto più vi indulgono, e
viceversa si disprezzano quando se ne scoprono del tutto incapaci, attestando, se non la miseria della loro vita
privata, di certo quella del modo in cui la percepiscono.

 

Comunque sia ognuno cerca di scrivere di ciò che più gli importa, e finisce per scrivere solo ciò che può su
ciò che sa, per lunga consuetudine esistenziale e intellettuale: per Pontiggia sono le finzioni sociali e
famigliari, l’ipocrisia, il tradimento, il sospetto, le ambizioni e le velleità, l’infingardaggine, l’inazione.
Ognuno ne tragga le deduzioni che vuole: il problema è che il sistema di opposizioni e divaricazioni su cui si
basano resta impensato, mentre è chiaro l’orizzonte entro il quale agiscono nelle opere di Pontiggia, che è
quello della scomparsa del “reciproco rispecchiamento tra nome e mondo”, e in fondo del rimpianto della
loro coincidenza, se non addirittura del sentimento che la pensava possibile (che è un’altra forma
dell’aborrito sentimentalismo). La possibilità di vivere la sua impossibilità non si dice euforicamente, ma
nemmeno solo nella disperazione o nel rimpianto, non è prevista da Pontiggia.

 

Ancora una volta questa è la sua forza e la sua debolezza, cioè l’incapacità di pensare altrimenti. Il rifiuto di
ogni placebo, cioè dei placebo noti, non sarebbe a sua volta che un’altra forma di placebo. E d’altra parte chi
non ne ha bisogno? (Ma allora perché disprezzare chi si accontenta dei più diffusi e a portata di mano?
Perché quando si insiste solo sulla loro menzogna e ipocrisia, il disprezzo non è distante.)

 

Finché si resta nel limes da lui tracciato, il suo rigore, la sua intelligenza e sottigliezza abbagliano; se appena
si spinge lo sguardo al di là, o sulla linea di confine, spunta l’insoddisfazione. A me è capitato talvolta a libro
chiuso. Più raramente a libro aperto però: e questo è moltissimo.

 

Non facendosi troppe illusioni sull’avvenire e sul divenire, ma essendo troppo accorto per farsene sul
passato, Pontiggia indicava come alternativa la via che non è stata percorsa, forse perché non percorribile,
almeno da noi: quella dell’essere.
Allo stesso modo, pur diffidando degli ottimisti, che sono cretini o ipocriti interessati (o entrambe le cose),
era di converso troppo intelligente per scegliere apertamente il pessimismo, che ha quasi sempre ragione, ma
solo a posteriori. Il pessimismo avrà anche la sua bella aura di saggezza, infatti, ma è una saggezza
miserabile, troppo facile, in quanto trascura ciò che nel tempo viene raggiunto diventando subito acquisito,
cioè irrilevante, mentre gli immancabili effetti negativi a lungo termine, più gravi quanto meno immaginati,



vanno ad aggiungersi agli altrettanto immancabili errori immediati, e insieme bellamente imperversano. Così
Pontiggia aveva optato per un bonario scetticismo, che non risparmiava uno sguardo caustico sulle debolezze
di ciascuno ma conservava un fondo di benevolenza per lo stupore che ciascuno suscita, guardandosi bene
però dall’esprimerlo se non come principio generale, perché sarebbe stata una debolezza eccessiva. E quando
si espone il lato debole, all’interno di questa logica, immediatamente qualcuno si precipita a colpire. Quindi è
meglio evitare di esporlo. Il rischio però è che, preoccupati di proteggere tutti i possibili lati deboli da ogni
possibile attacco, come insegna la paranoia, non solo si perda a moltiplicare le difese il tempo che forse
darebbe frutti migliori se impiegato altrimenti, ma soprattutto che diventi fragile l’insieme e cada tutto in un
colpo solo, magari da sé per il suo stesso peso. Come rischia di succedere alla libreria di Perego, insieme alla
torre che la ospita, nel Raggio d’ombra. L’invulnerabilità delle parti è la vulnerabilità dell’insieme. Totale e
definitiva. Il pessimista mascherato risponderebbe: ma tanto quello è inevitabile, è il destino di ogni cosa!

Sì, ma intanto…
E poi: se si mette in conto, o addirittura si accetta già in partenza la sconfitta definitiva, perché non essere
talvolta magnanimi, o generosi, con quelle minori? Pontiggia lo era certo di persona, ma nei suoi romanzi
talvolta si fermava prima. Il passo decisivo in questo senso lo aveva compiuto con Vite di uomini non illustri
e con Nati due volte. A proposito del primo aveva spesso parlato di una nuova serie. Purtroppo non ha potuto
scriverla.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





