
 

Il luogo e il sacro 
Claudio Franzoni
9 Luglio 2013

Com’è che un luogo diventa sacro? Anche se non formulata così, è questa la domanda che percorre Il luogo e
il sacro. Contributi all'indagine sul linguaggio simbolico dei luoghi, a cura di Domenico Luciani (Edizioni
della Fondazione Benetton Studi Ricerche con Canova). Si tratta di tredici interventi presentati a una giornata
di studi di alcuni anni fa da studiosi di diversa formazione e ambito, con l’aggiunta di uno scrittore ben noto a
Doppiozero, il paesologo Franco Arminio.

 

Per definire i contorni del luogo sacro occorre chiedersi, prima di tutto, che cosa sia un “luogo”. Una
categoria con cui abbiamo familiarizzato negli ultimi anni –  quella di “non-luogo” – aiuta a circoscrivere
meglio e per via oppositiva questo concetto, ovvio solo in apparenza. Alphonse Dupront, in uno dei saggi del
volume, osserva che un elemento decisivo è proprio il legame luogo-nome: “Il nome stabilisce tra spazio,
terra e uomo, una gerarchia e un legame”; la “realtà viva del luogo sta nel suo carattere sociale, nel suo essere
opera evidente di creazione collettiva”. Il non-luogo infatti è anonimo in senso letterale; è privo proprio di
quei nomi che sono frutto di una sedimentazione secolare, in Italia e in Europa spesso millenaria. Insomma
sono gli uomini che calcano quella porzione, piccola o grande che sia, di territorio, a creare il luogo anche
attraverso la parola. Ed è la loro frequentazione che trasforma una determinata morfologia della terra,
assicurandole una sorta di personalità individuale: da qui il nome, il toponimo, come una necessità. Non per
nulla i Greci personificheranno le città: uno degli esempi più antichi era la scultura in bronzo di Eutychides
che raffigurava Antiochia come una figura femminile seduta accanto alla personificazione del fiume Oronte; i
luoghi vengono pensati come creature vive. E viceversa alcuni uomini, soprattutto nel Rinascimento, vennero
ribattezzati coi nomi dei loro luoghi d’origine (Pontormo, Correggio, Sansovino …), quasi fossero tutt’uno
con la loro provenienza.

 

Come l’idea di luogo è sempre saldata a un nome, quella di sacro è sempre connessa a un dove. Secondo la
fortunata definizione di Rudolf Otto, il sacro coincide con il “totalmente altro”; ma questo “altro” non è per
nulla qualcosa di etereo, di impalpabile, al contrario ha bisogno di incarnarsi, o meglio di farsi terra, pietra,
vegetazione, di farsi insomma luogo. Il problema è come ciò avvenga.
Si può parlare, in senso proprio, di “trascendenza di un luogo”? Come si ricava da più di un saggio di Il luogo
e il sacro, non esiste una sacralità connaturata ai siti, insita in essi, una sacralità che viene scoperta e rivelata
dalle diverse religioni; in altre parole, i luoghi non sono sacri, ma lo diventano: vengono resi sacri. Ciò che
ha fatto diventare oggetto di devozione un monte, una fonte, un fiume, un edificio, è dunque un atto di
sacralizzazione, non importa se esplicitamente eseguito dagli uomini o attribuito in seguito a un fatto
straordinario, un evento naturale, un’epifania. Potrebbe sembrare un passaggio poco rilevante, ma un conto è
affermare che in un luogo la “trascendenza” viene percepita, tutt’altro è sostenere che vi abita da sempre ed è
per così dire consustanziale con esso. Fatta questa distinzione, è pur sempre chiaro che avvertire la sacralità
di un luogo non è un fatto puramente esteriore o convenzionale, ma l’esito di una tradizione; quella che da
anni ed anni, eventualmente da secoli, riconosce la presenza della santità nelle persone che hanno vissuto in
quello spazio e lo hanno modificato; è proprio quella santità che viene associata al sito e sono proprio quelle

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/il-luogo-e-il-sacro
https://test.doppiozero.com/claudio-franzoni
http://www.fbsr.it/fbsr.php/pubblicazioni/collana_Memorie/Il_luogo_e_il_sacro
http://www.fbsr.it/fbsr.php/pubblicazioni/collana_Memorie/Il_luogo_e_il_sacro
http://it.wikipedia.org/wiki/Franco_Arminio


trasformazioni che vengono lette a posteriori come segno del sacro.

 

Che altro significano infatti le continue sovrapposizioni di culti in determinati luoghi, come Gerusalemme o
Damasco, e altri esempi come quelli descritti nel saggio di José Miguel Puerta Vílchez? Culti pagani che
vengono sostituiti da quello cristiano e poi da quello musulmano, senza escludere possibili nuove
sostituzioni, come è avvenuto in Spagna. Le diverse religioni prendono atto che c’è una sacralità per così dire
coincidente con un luogo, apparentemente connaturata ad esso, in realtà – come già detto – frutto di un
depositarsi di vicende e di racconti entro edifici e spazi.
Ma come inizia tutto questo? C’è senz’altro un momento in cui è la semplice realtà naturale ad imporsi,
lasciando scorgere quei tratti del luogo che – come è scritto nella prefazione al volume – “pur nel processo di
inarrestabile trasformazione, ne delineano l’autenticità e ne connotano l’identità”. Si possono cogliere i tratti
di un territorio allo stesso modo in cui si osservano quelli di un volto e, dunque, se c’è una fisionomia
topografica si può mettere in moto anche una sorta di fisiognomica: lo sforzo di individuare caratteri
distintivi e speciali, di scoprire quasi la personalità dei luoghi. Non è un caso se ogni tanto, nella storia delle
immagini, affiora questo motivo dell’analogia tra volto umano e paesaggio, come vediamo agli inizi del
Seicento in Joos de Momper o, nel secolo seguente, in Giuseppe Maria Mitelli.

 



 

O forse, visto che si tratta di vederli anche in una proiezione futura, sarebbe meglio parlare di una sorta di
chiromanzia dei luoghi: linee delle mani, linee della terra. In un passo riletto da Michael Baxandall a
proposito della scultura in legno del Rinascimento tedesco, Paracelso sostiene che “esiste una chiromanzia
delle erbe, una delle foglie sugli alberi, una del legno, una delle rocce e delle miniere, una dei paesaggi
attraverso le loro strade e i loro corsi d’acqua”. Detto altrimenti: un paesaggio naturale può contenere – per
chi le sappia leggere – le prescrizioni per il suo uso.
Il palmo della mano, un paese, il suo destino: proprio queste immagini si associano in breve brano dal titolo
Lavori nel bellissimo Abbecedario paesologico di Franco Arminio:

“C’è una bella strada che va al castello, lunga e dritta. Ma al posto del ciottolato che c’era una volta hanno posato ovunque era possibile un
disegno di mattoncini rossi. In altre strade la pavimentazione è affidata a materiali da piscina o da giardino. Insomma il Comune appena ha avuto
un po’ di soldi ha pensato di cancellare la trama antica del luogo. È come se avessero coperto le linee sul palmo della mano, e adesso chi può
leggere il destino di un paese come questo?”.

Non siamo davanti a un luogo sacro, ma, per chi vi abita, un paese non è pur sempre un luogo irriducibile a
qualsiasi altro? I luoghi, insomma, portano con sé un’indicazione inaugurale, una sorta di possibile traiettoria
d’uso, un destino tracciato nelle pieghe del terreno, nelle emergenze rocciose, nelle loro fenditure, nella
vegetazione che vi si insinua, nei climi che li attraversano. Lo spiega anche Luigi Zanzi nel saggio su I monti
e il sacro, in cui si riflette sull’attrazione che sin dalla Bibbia le altezze della terra hanno esercitato sull’uomo
religioso.



 

Aggiungiamo un altro esempio, ma in senso opposto: non monti, ma caverne. Parlo di quel luogo
straordinario studiato recentemente anche da Robin Lane Fox (Eroi viaggiatori, Einaudi), Cennet e
Cehennem (nella lingua turca “Paradiso” e “Inferno”), sulla costa meridionale della Turchia. Si tratta di due
enormi voragini non molto distanti dal mare; recuperando probabilmente leggende ittite, il mondo classico
vide nella maggiore delle due caverne il luogo del cruento scontro tra Zeus e il gigantesco mostro Tifone.
All’ingresso dell’enorme grotta, all’interno della quale secondo il mito Tifone aveva nascosto i tendini
strappati a Zeus, sorse un tempio dedicato a Ermes, grazie al quale il dio aveva potuto riavere i suoi tendini;
verso il VI sec. d. C. le pietre di questo edificio vennero riadoperate per costruire, nello stesso luogo, una
chiesa cristiana dedicata a Maria. Come si vede, la straordinaria conformazione del paesaggio chiama a sé un
mito e rende sacro il luogo, che rimane tale anche quando, in età cristiana, le storie di Zeus e Tifone erano
scomparse dalla vita religiosa.

 







 

C’è una caverna anche al centro del saggio di Flora Samuel, la caverna della Sainte Baume in Provenza, che
la tradizione ricollega alla Maddalena; vi si ripercorre la storia di un progetto di Le Corbusier, che non venne
però ultimato, l’idea di realizzare entro la montagna rocciosa una sorta di santuario “orfico”. Siamo ancora
davanti al fascino della roccia, al di là della sua conformazione, nelle vette come nelle profondità della terra.

 

 

Un caso analogo è quello dei grandi canyon dello Utah che affascinarono a tal punto Olivier Messiaen da
spingerlo a scrivere Des canyons aux étoiles (Dai canyon alle stelle, 1971-1974), composizione per strumenti
solisti e orchestra presa in esame nel saggio di Olivier Ricomini. Forse il più grandioso di questi canyon dà il
titolo al quinto movimento del brano musicale di Messiaen: Cedar Breaks et le don de crainte (Cedar Breaks
e il dono del timore) in cui si allude proprio al tema biblico del timore reverenziale di fronte al sacro.

 

C’è un’altra domanda che attraversa tutti i saggi di Il luogo e il sacro: che cosa succede quando un luogo è
diventato sacro? Per quanto declinata in tanti modi nelle diverse epoche e nelle differenti religioni, la risposta
è semplice: bisogna andarci. Questo accade perché quel “radicalmente altro” si è insediato proprio in quel
punto del mondo ed è come se là prendesse corpo: non per nulla di uno dei più importanti santuari del mondo
classico, Delfi, si diceva che lì era “l’ombelico del mondo”. È insomma il fenomeno del pellegrinaggio, che
nel volume viene sfiorato più di una volta: Franco Cardini lo osserva nel mondo antico e in quello
medioevale; e Carmen Añón lo affronta a proposito degli itinerari del popolo Huichol nel Messico di oggi. Il
sacro dunque va raggiunto, contemplato – si noti che il verbo moderno contiene un riferimento al templum, il



luogo sacro – e, se possibile, toccato.
Questo gesto va inteso letteralmente; basta recarsi in un qualsiasi momento, per esempio, nella basilica del
Santo a Padova per constatare come i pellegrini passino continuamente accanto alla tomba di sant’Antonio e
premano la mano contro la pietra scura nella parte posteriore del sepolcro.
 

 

Quello che accade quotidianamente a Padova (come in tanti altri santuari più o meno celebri) propone un
tema contiguo a quello trattato nel volume e, per forza, rimasto sullo sfondo: la presenza del sacro nella
contemporaneità. Quali forme antiche esistono ancora nella loro pienezza, quali sopravvivono in spazi
riposti, quante sono del tutto perdute? E, insieme, quale incidenza stanno avendo le culture religiose giunte
da noi con l’immigrazione? In altre parole dov’è oggi il sacro? Dove è sempre stato si dirà, e dunque, in
Europa, nelle chiese cristiane prima di tutto. Si potrebbe obiettare che non è detto che il luogo del rito sia
anche il luogo del sacro, lo spazio cioè in cui qualunque gesto individuale o collettivo serve a celebrare ciò
che è “radicalmente altro”.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



