
 

Diamond cammina sul filo 
Telmo Pievani
29 Luglio 2013

Se vi piace il rischio, occupatevi dei rapporti fra le società tribali e il mondo occidentale. I rulli di tamburo
delle polemiche sono assicurati. E’ quello che candidamente ha fatto Jared Diamond ne Il mondo fino a ieri.
Che cosa possiamo imparare dalle società tradizionali? (Einaudi, 2013), camminando per cinquecento
pagine sulla corda tesa di un nervo scoperto. Come si fa a passare in pochi decenni dall’età della pietra a un
aeroporto internazionale? La risposta consiste, per l’autore, in una miscela di elementi comuni (ciò che ci fa
essere umani in quanto tutti esemplari di Homo sapiens) e di differenze comportamentali, cognitive e
culturali che illustrano il caleidoscopio degli innumerevoli esperimenti di socialità umana sul pianeta.

 

 

Il mondo di ieri non è una presenza esotica lontana: è dentro di noi e permea ancora profondamente le società
industrializzate, anche perché queste ultime sono soltanto una delle tante possibili evoluzioni nello spettro
della variabilità umana (un tempo assai più ricco di oggi, peraltro). Come ci insegnano le transizioni
evolutive più importanti, le innovazioni avvengono tramite un’esplorazione di possibilità a ventaglio, non
focalizzandosi su una via maestra. Per Diamond ogni cultura rappresenta un esperimento naturale su come si
costruisce una società umana, e come tale la studia, appunto come un esperimento naturale di organizzazione.
Poi però questa volta, rispetto al capolavoro Armi, acciaio e malattie e al più impastato Collasso, l’autore si
avventura in un esercizio spericolato: discernere, fra le soluzioni sociali sperimentate dai popoli tribali, quelle
che dovremmo recuperare e adottare anche noi occidentali (delizioso il capitolo sulla “paranoia costruttiva”
con cui i popoli della foresta affrontano i pericoli, reali e potenziali, dando la massima importanza anche ai
minimi indizi) e quelle che invece dobbiamo essere ben contenti di aver abbandonato del tutto, apprezzando
così i vantaggi che la nostra società ci offre e che distrattamente diamo per acquisiti. Insomma: che cosa
dobbiamo invidiare loro e su che cosa possiamo altresì essere orgogliosi, nonostante la nostra nicchia
ecologica asfaltata di cemento.

 

Da qui prende avvio una lunga esplorazione di territori comparativi (la libertà di movimento,
l’amministrazione della giustizia, la risoluzione dei conflitti, l’educazione dei figli, la vita familiare, le
lingue, le religioni) basata su parametri quantitativi che ad avviso di Diamond permettono di stabilire
adeguate correlazioni: dimensione demografica, forme di sussistenza, centralizzazione del potere,
stratificazioni sociali, e così via. A sua volta la calibrazione di questi parametri dipende dai vincoli ecologici.
La banda di cacciatori-raccoglitori è una soluzione sociale adatta per certi set di parametri, lo stato nazionale
per altri, e in mezzo si apre una vasta gamma di strategie intermedie per vivere insieme.
Mettendo insieme capitoli già pubblicati in prime versioni come saggi autonomi, il libro – obiettivamente

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/diamond-cammina-sul-filo
https://test.doppiozero.com/telmo-pievani


pesante, ripetitivo e di faticosa lettura – finisce per diventare un catalogo dei molti modi di vivere, di credere,
di fare la guerra e la pace, di allevare la prole, di entrare in relazione con l’altro, sperimentati dalla
moltitudine delle culture umane. Un catalogo di per sé neutrale dal quale si può prendere e lasciare – ripete
Diamond – per costruire società migliori in futuro, prima che le società tradizionali scompaiano del tutto. La
tesi principale, sempre camminando sul suo filo teso, è moderata e quasi banale: per certi aspetti, le società
moderne offrono vantaggi importanti rispetto a quelle tradizionali (in particolare in fatto di gestione della
violenza individuale); per altri aspetti, abbiamo al contrario tanto da imparare dai nativi (dal senso delle
relazioni comunitarie, al rispetto per l’ambiente, al multilinguismo). Ne consegue che è sbagliato sia affidarsi
a ingenue visioni del progresso umano sia idealizzare nostalgicamente le popolazioni tribali.

 

 

Sembra un messaggio quasi innocuo, e invece il docente della UCLA sta passeggiando con un accendino in
mano sopra una polveriera. Il libro di Diamond ha suscitato critiche così aggressive e automatiche da lasciare
qualche margine di sospetto. L’indignazione proviene in gran parte dal mondo dell’antropologia culturale e
dai movimenti di difesa dei diritti delle popolazioni native, oltre che da alcuni rappresentanti di queste
ultime, che si sono sentiti offesi per il modo in cui è descritta la loro presunta bellicosità. E’ stato sostenuto
che Diamond commette un grave errore nel considerare le sue tribù “società tradizionali”, quasi fossero relitti
del passato sopravvissuti tali e quali fino a oggi, un po’ come certe specie biologiche rimaste uguali a se
stesse per milioni di anni e una volta definite “fossili viventi”. Ebbene, come nell’evoluzione non esistono
fossili viventi, così in antropologia è errato descrivere i popoli tribali al pari di vestigia del passato.

 

La critica è corretta e riguarda diversi passaggi in cui Diamond indulge effettivamente nel confronto diretto
(e a volte inopportunamente valutativo) fra società tribali e società statali contemporanee. Tuttavia,
l’indignazione che ne consegue si basa su un fraintendimento. La tesi di Diamond è che i popoli nativi
rappresentano un insieme di stili di vita, estremamente diversificati, che fino a diecimila anni fa riguardavano



tutta l’umanità. E questo non è un merito né una colpa, ma un dato di fatto dell’evoluzione di Homo sapiens.
Sa benissimo, l’autore, che i popoli indigeni sono non soltanto culturalmente ma anche “biologicamente”
moderni (lo ribadisce più volte e fin dall’introduzione, a pagina 21, e del resto era il motivo centrale di Armi,
acciaio e malattie), e che i cacciatori-raccoglitori di oggi si stanno evolvendo almeno da 60mila anni (come
attestano anche recenti dati genetici). Il suo obiettivo primario però non è un confronto diretto fra passato e
presente, bensì una comparazione sistematica fra “esperimenti sociali” differenti, da classificare integrando
alcuni criteri comuni (densità demografiche, caratteristiche dell’ambiente, tipi di risorse, animali e piante
domesticabili, e così via). Vedere in questo un bieco esempio di progressionismo e di complicità imperialista
è francamente un po’ troppo.

 

Ma siamo solo all’inizio della bufera. Si aggiunge infatti che l’idea secondo cui i popoli tribali sarebbero gli
ultimi sopravvissuti di un tempo passato (posto che non si tratta affatto della tesi centrale del libro)
condurrebbe logicamente alla giustificazione dei tentativi colonialistici di “fare evolvere” a forza questi
popoli, “educandoli” ai valori occidentali, distruggendo le loro culture e assimilandoli una volta per tutte.
Questo non soltanto non è il convincimento di Diamond (semmai l’esatto contrario, visto che il libro è un
lungo peana al valore intrinseco di queste culture) ma non discende affatto logicamente dalla premessa, dato
che anche un reperto archeologico del passato (a maggior ragione se ci riguarda direttamente) avrebbe di per
sé un enorme valore, come quando proviamo a salvare l’ultimo gruppo di parlanti una lingua in via di
estinzione.

 

 

Se un governo nazionale usa quell’argomento per sopprimere popoli e culture, lo fa perché non ha capito
l’argomento o perché lo sta brutalmente strumentalizzando. E Diamond non c’entra niente. I popoli tribali
non sono nostri antenati, ma nostri cugini e fratelli nella grande storia della diversità umana. Qualsiasi forma
di progressionismo, anche velato e implicito, va sostituita con un pensiero improntato all’unicità dei tanti
ramoscelli della vicenda umana. Questo però non ci impedisce di (anzi ci esorta a) provare a studiare
scientificamente l’evoluzione di tali diversità, considerando ciascuna di esse una traiettoria unica e dotata di
pari dignità rispetto a tutte le altre. Scopriremo così che qualcuno è vissuto in ambienti più stabili di altri, con
maggiori o minori possibilità di spostamento, con differenti specie domesticabili, con reti sociali diverse, e
così via. Senza con ciò affibbiare giudizi morali. E invece, come una tagliola, scatta l’accusa infamante di



favoreggiamento dell’imperialismo.

 

Un secondo ordine di critiche riguarda la tesi di Diamond secondo cui in alcune società tradizionali vi
sarebbero elevati livelli di bellicosità, di vendette personali, di infanticidio e di altri comportamenti che noi
ovviamente riteniamo oggi (in linea di principio, salvo poi fare di molto peggio) contrari ai diritti umani
fondamentali. Si possono discutere le statistiche a volte grossolane usate da Diamond (come quando compara
le percentuali di vittime di una guerra tribale con l’11 settembre), ma che la descrizione di questi normali
fenomeni presenti in qualsiasi gruppo umano debba suscitare offesa e indignazione è stupefacente. Anche qui
vale la fallacia logica di prima: se anche scoprissimo che la brutalità è molto diffusa nei popoli tribali, ciò
non sarebbe in ogni caso un motivo per imporre loro con la forza una struttura statale pacificante. E non è
questo l’argomento di Diamond. Se un generale di qualche paese equatoriale brandirà il libro di Diamond
prima di muovere i suoi uomini contro una tribù di cacciatori, vorrà dire che non avrà capito una riga di ciò
che ha letto, e nessuno se ne stupirà.

 

Evidentemente qualcuno pensa ancora che i popoli tribali siano indistintamente esempi fulgidi di solidarietà,
di pace e di sostenibilità ambientale, nonostante le evidenze contrarie. Non quindi umani imperfetti come noi,
si badi bene, ma incorrotti rappresentanti di un’età dell’oro ormai soppiantata dal cancro della civilizzazione.
E così rifulge la stridente contraddizione dei critici di Diamond: guai a definire le società tradizionali come
fossili viventi, d’accordo, ma poi non va bene neppure se le dipingiamo per ciò che sono, cioè esperimenti in
corso di umanità organizzata, con le loro ambivalenze e le loro idiosincrasie in evoluzione. Non sono relitti
arretrati del passato, certo, ma poi ci piace pensarli come tali, cioè come riferimenti morali di una saggia e
armonica naturalità perduta, di un tempo in cui Homo sapiens viveva in pace con gli spiriti della terra e del
cielo.

 

Vogliamo insomma come sempre la botte piena e la moglie ubriaca. In questo caso, vogliamo che gli “altri
da noi” siano moderni, evoluti a modo loro, nostri fratelli contemporanei con pari diritti e dignità, ma poi
abbiamo bisogno di lenire il nostro (ben motivato) senso di colpa occidentale rappresentando i popoli tribali
come presepi di vetro immuni dalle nostre storture. Eppure anche loro hanno avuto i genocidi, le pulizie
etniche, le devastazioni ambientali, le faide senza fine, l’omicidio e la tortura. Anche se su scala
infinitamente meno invasiva rispetto alle nazioni dominatrici, sono stati al contempo inguaribilmente
distruttivi e creativi come ogni gruppo di Homo sapiens da quando siamo nati in Africa 200mila anni fa.
Magari Diamond esagera sulla “quantità” di belligeranza di quella o di quell’altra popolazione, e per questo
va corretto: ma che cosa cambia rispetto al succo della questione?

 

Gli invasori hanno ucciso, torturato e depredato molto di più, non c’è dubbio, e non dobbiamo stancarci un
momento nel denunciare l’estinzione di massa vergognosa delle culture native e l’omologazione forzata delle
diversità che prosegue in tutto il mondo nell’indifferenza generale. Dunque, non vale alcun argomento
assolutorio del tipo “siamo tutti cattivi, pari e patta”. Ma questo è forse un motivo valido per prendersela con
un libro che racconta come anche loro abbiano ucciso e fatto la guerra in determinate circostanze? Siamo
sicuri di difenderli correttamente idealizzandoli in questo modo per nostre esigenze polemiche tutte
occidentali? I capi di alcune tribù della Papua Occidentale si sono risentiti per le ricostruzioni a loro avviso
fuorvianti dei conflitti fra gruppi, ma perché dobbiamo automaticamente considerare più attendibile il loro
punto di vista interno rispetto a quello di uno studioso che ci ha lavorato per decenni?

 



La società industrializzata, inquinante e schiacciante, ci coinvolge tutti, con i nostri desideri e i nostri
consumi: non basta radicalizzare una buona causa per illudersi di essersene tirati fuori. Lo sguardo eterodosso
di Diamond – un po’ biologo, un po’ fisiologo, antropologo, geografo, ecologo – ha questa colpa
imperdonabile: il decentramento dell’approccio evolutivo, che svela la radicale ambivalenza di noi loquaci
mammiferi sociali. E’ innamorato degli ultimi cacciatori-raccoglitori rimasti, ma tenta comparazioni che i
militanti non amano. Investigando le sue tanto care “cause remote” e non soltanto quelle prossime, si
avventura con fare naïf in territori presidiati, da un secolo e mezzo, da scontri accademici all’arma bianca fra
culturalisti ed evoluzionisti. Ha l’ardire di rifiutare qualsiasi essenzialismo (compreso quello di chi
attribuisce agli uni o agli altri meriti cognitivi e biologici particolari) e di puntare tutto sulle contingenze
ambientali che hanno spostato i destini dei popoli. Cerca di mettere insieme, caso per caso, le invarianti
oggettive e i tratti storico-culturali indipendenti. Gli piace il rischio e continua a camminare sul suo filo teso.
Per chi sta sotto, è più rassicurante raggomitolarsi nel proprio senso di colpa e travasarlo nella nostalgia per
un tempo che non è mai esistito.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

