
 

Gesù mori come Meleagro 
Claudio Franzoni
26 Settembre 2013

A volte anche le storie complicate possono essere avvincenti. Quella che lega assieme le figure di Achille,
Meleagro e Cristo – da qui il titolo del libro curato da Maria Luisa Catoni, con saggi di Luca Giuliani,
Salvatore Settis, Carlo Ginzburg e della stessa curatrice – lo è certamente. Coinvolgente è l’avvicendarsi di
personaggi come Giotto, Giuliano da Sangallo, Luca Signorelli, Raffaello e altri ancora. Ma è soprattutto
avvincente la doppia trama che attraversa il volume e prima ci introduce nella bottega dell’artista
permettendoci di «spiarlo da dietro» (Giuliani), poi ci fa entrare nel laboratorio degli storici dell’arte; le
domande sulla nascita delle iconografie si intrecciano così con i problemi riguardanti la loro trasmissione e
interpretazione.

 

 

Tutte le riflessioni del volume gravitano su una ben precisa tipologia monumentale, quella dei sarcofagi
marmorei prodotti a Roma dal II sec. d. C.; hanno ragione Giuliani e Settis a sottolineare l’importanza di
questo impegnativo genere di sepoltura – su cui tanto studieranno gli artisti moderni – per la storia dell’arte
europea: «il Rinascimento ebbe la sua culla in una tomba», come recita una frase di André Jolles ricordata da
Settis.

 

Giuliani ricostruisce con rigore filologico la genesi dell’iconografia di Achille sui sarcofagi antichi: gli
scultori di un’officina del II sec. d. C. presero spunto da scene delle Tabulae Iliacae, bassorilievi che
illustravano i poemi omerici accostando fittamente immagini e didascalie. Le soluzioni compositive proposte
sui sarcofagi di Achille incisero sulla formazione di un’altra iconografia, quella di Meleagro. Secondo il
mito, Meleagro venne ucciso dalla madre per aver causato la morte degli zii materni dopo l’impresa del
cinghiale di Calidone (degli eroi greci non venivano ricordate solo le buone azioni). E allora la commovente
scena di Achille che, col capo reclinato e la mani intrecciate, siede accanto a Patroclo esanime servì da
modello per quella del compianto di Meleagro.

 

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/gesu-mori-come-meleagro
https://test.doppiozero.com/claudio-franzoni
http://www.feltrinellieditore.it/opera/opera/tre-figure/


La morte dell’eroe cacciatore è al centro di un’altra serie iconografica sui sarcofagi, quella che raffigura il
trasporto del corpo: su questo momento e su quello, già citato, del compianto, riflettono i saggi di Catoni e
Settis. Catoni si concentra su una delle figure della scena di compianto, quella donna che, in preda a un
dolore incontenibile, irrompe scarmigliata con le braccia all’indietro, quasi gettandosi su Meleagro. Vediamo
questo emblema della disperazione anche sul magnifico sarcofago ora nella collezione Torno a Milano, ma
già in palazzo Montalvo a Firenze. Provenienza decisiva per spiegare l’attenzione riservata alla «donna
disperata» dagli artisti medioevali e rinascimentali: una figura femminile col medesimo schema compare
anche tra le madri della Strage degli Innocenti che Nicola Pisano scolpì sul pulpito di Siena attorno al 1265;
potremmo trovarci davanti a una delle più antiche e documentate derivazioni dall’antico nella tradizione
occidentale. L’artista venne attratto da quelle che Aby Warburg chiamerà Pathosformeln, «formule
genuinamente antiche di un’intensificata espressione fisica o psichica»: schemi creati dall’arte classica che
consentivano ora di recuperare uno spazio espressivo inesplorato, perché gli spettatori potessero rivivere
empaticamente le storie dei Vangeli. Non stupisce riconoscere lo stesso «indimenticabile gesto espressivo
della disperazione» nella figura di san Giovanni della Deposizione di Giotto agli Scrovegni.

 

 

Anche Catoni pone la questione della genesi delle iconografie antiche, tanto più importante per le «formule
di pathos», in quanto dotate di una carica espressiva attiva (e perciò comprensibile) a distanza di secoli, e
giunge alla conclusione che lo schema della «donna disperata» appare per la prima volta nella sua forma
compiuta proprio sui sarcofagi di Meleagro. Rimane aperto il problema della formazione delle Pathosformeln
stesse, se cioè il loro conio sia esito di una studiata invenzione d’artista o, piuttosto, dell’elaborazione di
forme già esistenti nel linguaggio della presenza fisica, depositate nella memoria gestuale di una cultura.
Mentre gli strumenti per l’analisi delle immagini negli ultimi decenni si sono affinati e messi a prova, tanto



rimane da fare sul terreno della gestualità nei suoi meccanismi interni e nel rapporto con la sfera delle forme
artistiche.

 

L’analisi che Settis compie del testo figurativo e delle fasi di elaborazione della Pala Baglioni di Raffaello
dimostra, se ce ne fosse bisogno, che i capolavori non nascono da una miracolosa «ispirazione», ma da una
laboriosa riflessione su altre immagini e su altri testi (nel caso di Raffaello quelli di Leon Battista Alberti, che
aveva lodato proprio un sarcofago di Meleagro); e la comprensione dei capolavori non consiste nella
celebrazione del «genio», ma nella paziente osservazione dell’itinerario compiuto dall’artista. Anche
Raffaello, componendo il Trasporto di Cristo (Pala Baglioni) della Galleria Borghese, si confrontò con una
Pathosformel presente nei sarcofagi con il trasporto di Meleagro: il «braccio della morte» che pende verso
terra a indicare un corpo senza vita, schema riconoscibile anche nella Deposizione di Caravaggio o nel Marat
di David.

 

Achille, Meleagro, Cristo. C’è una quarta figura che, apparsa in modo discreto nelle pagine precedenti,
prende il sopravvento nel saggio di Ginzburg, quella di Warburg. Luca Signorelli aveva dipinto alle spalle
della Deposizione di Orvieto un finto rilievo col trasporto del corpo di Gesù come per dichiarare che tra le
proprie fonti c’era anche un sarcofago di Meleagro; Warburg, in una tavola dell’Atlante Mnemosyne isolò
questo dettaglio separandolo dalla Deposizione e depotenziando il senso della Pathosformel. Separazione
causata dalla «tensione irrisolta» tra prospettiva storica e prospettiva morfologica che caratterizza lo studioso
amburghese: «un progetto come Mnemosyne, nato sotto il segno della morfologia, aveva obiettivi pancronici
ma si basava su una presentazione acronica – non anacronistica». È trasparente qui la presa di distanza dalla
lettura di Warburg che propone Georges Didi-Huberman e che oggi va per la maggiore. Come conclude
Ginzburg, «l’impresa di Mnemosyne rimane difficilmente decifrabile, nonostante il tentativo, fatuo e
compiaciuto, di addomesticarla riconducendola alle mode correnti. Ma le mode passano».

 

L'articolo è precedentemente apparso su La Domenica del Sole 24 Ore

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



