
 

Il tablet sfida la Medusa della realtà 
Marco Belpoliti
26 Agosto 2013

Perseo, dopo aver rubato alle tre Graie l’unico occhio che hanno in comune, e il dente, lo scambia con doni
magici in loro possesso: i sandali alati,  Kibisis la bisaccia, e l’elmo d’Ade che rende invisibili. Con queste
armi, e una roncola d’acciaio molto tagliente, va incontro alle Gorgoni. Se le si fissa in volto, si resta
pietrificati. Perseo deve decapitare Medusa e portare la testa a Polidette. Solo Medusa, dal collo coperto di
squame di drago e zanne da cinghiale, è mortale; perciò sarà lei che attacca. L’aiuto definitivo glielo fornisce
Atena, che regge sopra la Gorgone uno scudo levigato, che funge da specchio.

 

Perseo guarderà la sua avversaria in modo indiretto senza restare catturato dal suo sguardo. Con colpo secco
la testa cade. Dal collo reciso esce Pegaso, il cavallo alato e un gigante, Crisaore. Riposta la testa nella
bisaccia riparte, inseguito dalle sorelle di Medusa: l’elmo lo fa scomparire alla loro vista. Così il mito. Nel
1985, preparando le sue Lezioni americane, Italo Calvino ripartì da Medusa per raccontare il mondo che
stava di colpo diventando leggero. Erano gli impulsi dei neuroni, i quarks, i neutrini vaganti, l’affermarsi del
software dei personal computer. Di più: il mondo sembrava via via polverizzarsi; là fuori crollava il Muro,
esplodeva l’impero sovietico, andavano in crisi i partiti tradizionali e i sindacati, finiva il lavoro e il posto
fisso. La grande trasformazione era cominciata.

 

 

Lo scrittore ligure aveva fiutato che si trattava di un movimento doppio. Se da un lato il mondo diventava più
leggero, dall’altro la pesantezza del vivere non retrocedeva, anzi. Era l’all-pervading del Nuovo Mondo del
virtuale, che arrivava a passi da gigante, senza liberare gli uomini dalla “fitta rete di costrizioni pubbliche e
private che finisce per avvolgere ogni esistenza con nodi più stretti”. Perseo con la sua leggerezza e la
Medusa con la pesantezza erano per Calvino le due facce della medesima medaglia. Sono sicuro che se oggi
lo scrittore potesse aggiornare la sua lezione, riprendere in mano la lettura che Ovidio dava del mito, e
aggiungere altri dettagli, parlerebbe del nuovo scudo di Medusa che permette agli uomini di guardare in
forma indiretta il mondo, e non restarne pietrificati. Lo specchio che Atena regge in mano oggi si chiama
schermo.

 

Vanni Codeluppi in un recente saggio, L’era dello schermo (Franco Angeli), ci spiega come dall’unica
superficie delle televisioni siamo passati a tanti piccoli schermi, specchietti che teniamo in mano ogni giorno,
dal computer ai tablet, dagli iPhone all’iPad. Sono questi scudi che ci permettono di vedere il mondo in modo

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/il-tablet-sfida-la-medusa-della-realta
https://test.doppiozero.com/marco-belpoliti


indiretto, senza restare pietrificati, almeno in apparenza, di saltare da una pagina di Facebook a un sito porno,
da YouTube a TripAdvisor. Tutta la realtà in una sola schermata. La fluidità è diventata la parola d’ordine,
tanto che la metafora della società liquida, che Bauman ha tratto da Georg Simmel (1908), ha il suo
corrispettivo materiale nei cristalli liquidi degli schermi che usiamo. Ma come suggerisce Codeluppi questi
non sono propriamente degli schermi; al contrario di quello che pensava Marshall McLuhan, solo in
apparenza è una superficie riflettente, in cui gli individui, e l’intera umanità, può vedere riflessa la propria
immagine.

 

 

Il passaggio al virtuale, che Calvino aveva solo intuito, fa somigliare lo specchio in cui guardiamo ogni
giorno le previsioni del tempo o i cartoni animati per i bambini, a quello magico in cui entra Alice di Carroll:
un passaggio in un altro mondo. Il mito di Perseo ci parla di un universo a due e tre dimensioni; quello
contemporaneo, con il mito dello schermo, introduce almeno la quarta, quella del tempo. Sono proprio gli
strumenti informatici, che funzionano con algoritmi e linguaggi-macchina, a dominare la temporalità in modo
concreto, comprimendo il nostro tempo a dismisura, così che tutti facciamo sempre più cose in sempre minor
tempo, abolendo la differenza tra il giorno e la notte, tra le attività diurne e quelle notturne.

 

Lo schermo ci tiene sempre collegati, e grazie a Internet ci proietta in una dimensione per raggiungere la
quale il povero Perseo doveva ricorrere ad almeno due oggetti delle Graie: i calzari alati e l’elmo che rende
invisibili. Voliamo sullo schermo, proprio come lui, e insieme siamo invisibili, o quasi, dato che ogni nostra
mossa è archiviata nei database di organismi sovranazionali che agiscono come divinità dell’Olimpo:
Google, Apple, Facebook. Sanno dove siamo, cosa facciamo, cosa pensiamo. Anche Perseo non era mai solo.
Per nascere nella grotta, in cui era segregata sua madre, Zeus si trasforma in pioggia d’oro, e per mozzare il
capo alla Gorgone, ha bisogno che Atena gli proietti l’immagine del mostro sulla superficie liscia dello
scudo. Colpisce il collo di Medusa perché un’immagine guida la sua mano; e anche noi vediamo ogni giorno
la realtà attraverso le sue rappresentazioni. Come nel racconto di Carroll, lo specchio ha un suo “dentro”
virtuale. Codeluppi lo riassume così: “lo spettatore rimane all’esterno dello schermo, ma ha la sensazione di
essere costantemente in contatto con esso e di poter esercitare un controllo su quella realtà a cui lo schermo
gli consente di accedere”. Ogni giorno, appena alzati, accendiamo lo scudo di cristalli liquidi che s’interpone
tra noi e la realtà, aspettiamo che l’immagine si componga sul visore, piccolo, medio o grande che sia, e poi
ci mettiamo in contatto con tanti altri Perseo come noi.

 

Tocchiamo lo schermo e mutiamo l’immagine che vi compare. Agiamo sulle App come l’eroe greco faceva
con le Graie e le tre Gorgoni. Non temiamo nulla, perché teniamo in mano il mondo e il mondo, nello stesso
tempo, tiene in mano noi. La nuova Atena, che ha la forma di Steve Jobs, vola alta sulle nostre teste, e ci
assiste nella nostra avventura quotidiana. Non abbiamo più paura di restare pietrificati dallo sguardo meduseo
della realtà. Ci facciamo plastici per sfuggire ai piccoli e grandi destini, che sono in agguato dietro a ogni
email, pagina Facebook o twitter. Rimbalziamo dall’America all’Oceania, con i calzari di Google. Lo
schermo-scudo si fa sempre più ampio sino a inglobare l’intera società, scrive Codeluppi. Il grande mito
evocato da Calvino si sminuzza e rifrange in tanti piccoli miti, tutti uguali, tutti identici, tutti somiglianti,
eppure tutti diversi. Con questo miracoloso strumento tecnologico – lo schermo – siamo finalmente arrivati
in quello che un filosofo contemporaneo chiama “il deserto del reale”. La moltiplicazione delle immagini ci



ha liquefatto. Altro che pietra dura. Leggeri e invisibili scompariamo dietro l’orizzonte. Siamo là. Medusa
non sembra esserci più.

 

Questo articolo è apparso su La Stampa l’11 agosto 2013

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

