
 

Partigia. L'ibrido e il grigio 
Robert Gordon
20 Settembre 2013

Il commento lucidissimo di Marco Belpoliti uscito su doppiozero sul libro Partigia di Sergio Luzzatto e sullo
strano rapporto in esso tra autobiografia, estetica del racconto e ricerca storiografica segna un momento
importante nel dibattito accorato, traumatico per alcuni, esploso intorno al libro dal 16 aprile scorso in poi.

 

 

Puntando sulla presenza di Luzzatto stesso come personaggio principale del racconto, Belpoliti sposta
l'attenzione dall'impossibile giallo dell'uccisione dei due giovani partigiani da parte della banda di Levi nel
1943 – lasciato irrisolto nei suoi elementi essenziali da Luzzatto, come ci spiega Belpoliti – e verso il valore
attuale, di cui il libro e' un sintomo illuminante, della Resistenza, della figura di Primo Levi, e della Shoah in
generale nell'Italia stravolta del nuovo millennio. Sono le confusioni del presente nei suoi rapporti col
passato, a segnare l'importanza il libro, oltre all'abile operato dello storico di mestiere. Come risposta a
Belpoliti e in dialogo con Partigia, riprendo qui un intervento pubblicato il 13.09.2013 su "Storicamente"

[Robert S.C. Gordon, Shoah, letteratura e zona grigia in Partigia, «Storicamente», 9 (2013), Art. 43, DOI
10.12977/stor496, http://www.storicamente.org/06_dibattiti/gordon.htm]

 

Le polemiche suscitate da Partigia, il libro dello storico Sergio Luzzatto che indaga sulle vicende della prima
Resistenza nella Valle d’Aosta nell’autunno-inverno del 1943, in cui fu coinvolto più o meno direttamente
Primo Levi, erano più che prevedibili, forse anche previste e volute dall’autore. Il libro tocca vari punti
nevralgici, sia per gli storici della Resistenza che per i critici e i biografi di Primo Levi, entrambi campi di
studio ancora capaci, dopo lunghi decenni, di appassionare, addirittura di ‘ossessionare’, per usare una parola
cara a Luzzatto e per cui è stato pesantemente criticato.

 

In particolare, l’ossessione si manifesta attraverso il tentativo di svelare cause e effetti dell’uccisione di due
giovani antifascisti, Fulvio Oppezzo e Luciano Zabaldano, da parte della piccola banda di neo-partigiani di
cui anche Levi fece parte, pochi giorni prima della sua cattura. La convergenza tra le due ossessioni

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/partigia-librido-e-il-grigio
https://test.doppiozero.com/robert-gordon
http://doppiozero.com/materiali/fuori-busta/sergio-luzzatto-partigia
http://www.storicamente.org/06_dibattiti/gordon.htm
http://www.storicamente.org/06_dibattiti/gordon.htm


dichiarate in Partigia – per la Resistenza e per Levi – la commistione in esse tra storia e letteratura, e tra una
gamma di casi umani e di situazioni storiche di fortissima carica di simbolismo e di ambiguità, hanno dato
risultati esplosivi, per certi versi preoccupanti, ma per altri sintomatici del momento in cui ci troviamo nella
storia e nella memoria collettiva italiana.

 

Proprio per via di queste reazioni e per via delle tensioni già presenti nel libro che le hanno fatte scattare, il
caso risulta tanto più affascinante per chi studia l’Italia da fuori, per chi da tempo cerca di capire quali
valenze possano ancora avere questi residui di storia del novecento nel calderone culturale e mediatico
dell’inizio del nuovo millennio in Italia. Quali linee di forza convergono in questo uso e riuso di un passato
così particolareggiato, o meglio ‘microstorico’, e nel dibattito più o meno edificante che ne è seguito?

Cercando di prescindere dai toni polemici, vorrei soffermarmi brevemente su tre degli aspetti portanti del
libro e del caso Partigia, cercando di pesare il significato dell’operazione e di collocarlo all’interno di alcune
genealogie culturali e intellettuali.

1) Levi, la Shoah e la Resistenza

 

Innanzitutto Partigia va inserito nella lunga e travagliata storia dei rapporti culturali e storiografici che si
instaurarono nell’Italia del dopoguerra tra la Resistenza e ciò che viene comunemente chiamato oggi (ma
soltanto da pochi anni in qua) la Shoah. Per tutta una prima fase della memorializzazione del genocidio,
quando ci fu un silenzio quasi totale nella società e nella cultura italiana in generale, o meglio una diffusa
presenza di frammenti di memoria e di testimonianza che però non riuscirono ad attirare l’attenzione dei
guardiani della cultura, la deportazione degli ebrei nei campi di sterminio venne letta e immaginata attraverso
le lenti della deportazione politica di anti-fascisti o partigiani nei campi di concentramento di Mauthausen e
simili.

 

Valga come illustrazione del fenomeno il percorso del raggruppamento più attivo e influente nella
memorializzazione e nella rappresentanza dei reduci dei campi nazisti in Italia, l’ANED: denominato già
nell’immediato dopoguerra Associazione nazionale degli ex-deportati politici nei campi nazisti, soltanto nel
1968 la sigla venne ufficialmente rielaborata in Associazione nazionale ex deportati politici e razziali nei
campi di concentramento nazisti. Altrettanto eloquente è l’esempio del film di Carlo Lizzani del 1961, L’oro
di Roma, che chiude con una drammatica rievocazione del rastrellamento di più di mille ebrei nel ghetto di
Roma del 16 ottobre 1943. Da una parte, l’eroina del film, Giulia, interpretata da Anna Maria Ferrero, sceglie
di non abbandonare la propria famiglia e la comunità ebraica nel momento della distruzione, e finisce quindi
nelle mani dell’SS e del genocidio; dall’altra l’eroe Davide (Gérard Blain) sceglie un’altra strada, ma in
qualche modo anche una strada equivalente e parallela, difendendo allo stesso tempo la propria identità
ebraica e quella italiana dandosi alla macchia, alla Resistenza.

 

Quindi Shoah e Resistenza, due storie in una mitica visione d’armonia, con forte impegno di sacrifico e di
combattimento antifascista da entrambe le parti. Dalla stessa matrice derivò il progetto del Memoriale dei
morti italiani nei campi nel Blocco 21 ad Auschwitz I, inaugurato nel 1980, e tanto criticato a partire dal
2008 da Giovanni De Luna e altri per la sua vena di ‘vulgata resistenziale’, stile anni settanta, sovrapposta



alla memorializzazione della Shoah.

Strano effetto della fine della guerra fredda e della prima Repubblica tra fine anni 80 e anni 90, dunque, è
stato il capovolgimento quasi totale di questo rapporto: non più la Shoah letta attraverso la lente della
Resistenza, ma la lotta antifascista vista come un elemento tra tanti di un rifiuto del crimine più terribile del
secolo, della Shoah. Oppure la Resistenza trascurata, oscurata da una attenzione ubiqua al genocidio.
Alessandro Portelli, nel suo libro di storia e memoria orale sulle Fosse Ardeatine, L’ordine è stato già
eseguito (Donzelli, Roma, 1999), nota subito una certa confusione tra alcuni giovani di oggi, che credono che
la storia di via Rasella e della rappresaglia alle Fosse Ardeatine c’entri più che altro con la storia degli ebrei e
con l’olocausto.

Con Partigia non è del tutto chiaro dove Luzzatto intenda indirizzare l’ago della bilancia tra Shoah e
Resistenza, ma i due strati di storia si sovrappongono e s’intersecano in continuazione, esplicitamente e
implicitamente. In parte, Luzzatto mantiene una specie di mezza finzione, cioè che in fondo Primo Levi
c’entra poco con la sostanza delle sue ricerche, con il perno storico e morale del libro.

 

Effettivamente, se il libro e le ricerche di Luzzatto partono da Levi, dalla sua lunga ossessione per Levi, a un
certo punto Partigia lascia le orme del futuro scrittore-testimone nel momento in cui Levi lascia la Valle
d’Aosta per seguire il destino terribile che lo porterà ad Auschwitz: l’attenzione rimane strettamente puntata
verso l’ambito dei partigiani tra Amay e Casale Monferrato, tra i protagonisti che uscirono vivi o morti da
quelle montagne prima, durante e dopo quell’autunno del 43: ‘Questa è una storia di partigia in valle d’Aosta,
non di deportati in campo di sterminio’ (p.127). E ancora, insistentemente, il libro si caratterizza come ‘una
storia della resistenza per raccontare la storia della restitenza’ e descrive Levi come ‘comprimario’, come
‘reagante etico’ (p. 19) alle problematiche aggrovigliate della primissima Resistenza.

Ma partire da Levi – e da Vanda Maesto e Luciana Nissim, e dalla rete di rifugiati e neo-resistenti ebrei del
1943 – vuole dire comunque inquadrare e leggere la Resistenza attraverso il filtro della Shoah, delle
deportazioni e dei crimini nazisti, e della gamma degli anti-semitismi fascisti, saloini e altro. Per di più,
all’interno di una generale ascesa della Shoah a categoria ermeneutica per spiegare tutte le storie del
novecento, passare attraverso la biografia e l’opera di Levi, diventato ormai quasi un mito della voce del
sopravvissuto e dell’autorità etica, sondare i suoi singoli testi per scoprire messaggi nascosti, segreti intorno
alla Resistenza, non può non condizionare la ricerca storica che ne deriva, creando un ibrido affascinante,
caratteristico di un momento forse nuovo nel rapporto Resistenza-Shoah e nella memoria collettiva del
Novecento in Italia. Questo senz’altro aiuta a spiegare la forza e anche l’ambiguità del libro.

2) Letteratura a storia

 

Colpisce il fatto che Partigia è un libro di ricerca storica intrisa di letteratura. Ripetutamente, Luzzatto ricorre
a evocazioni letterarie, a metodi della critica letteraria e della lettura di testi letterari ‘a chiave’, oltre che a
slanci narrativi che vanno dal pathos e dall’intimità delle tragedie personali dei vari ‘personaggi principali’
presentati in un ‘dramatis personae’ all’inizio del libro, a vari drammatici colpi di scena, spesso e volentieri



messi insieme a racconti del tempo presente, che vedono e seguono lo storico Luzzatto nelle vicende attuali
delle sue ricerche, tra sopralluoghi sul territorio, speculazioni su Google, e incontri romanzeschi con
protagonisti invecchiati o parenti insospettati. Il tutto crea una vera forza nella scrittura e nel coinvolgimento
del lettore che fuoriesce dallo stile e dalla retorica accademica, con chiare affinità con la migliore storiografia
‘popolare’ del mondo anglosassone.

 

Il rischio principale di una tale scrittura, si sa, è l’intrusione della categoria dell’individuo, delle storie e dei
casi dei singoli, a oscurare altri livelli di comprensione storica – e umana. Non è tanto il caso del pathos delle
vittime ebree in Partigia a dare un esempio di questa forza ma anche dei rischi relativi, quanto il caso
straordinario – da soggetto cinematografico, da letteratura, come dice apertamente Luzzatto – di Edilio
Cagni, il traditore di Levi e della sua banda, che il libro segue nel dopoguerra in una vita rocambolesca tra
fascismo redivivo, oro nascosto, tribunali, galere e servizi segreti americani. Il libro lascia alla nostra fantasia
immaginare il possibile destino di Cagni dopo gli anni 50, ma con questa suspense romanzesca – Luzzatto lo
chiama ‘il suo romanzo criminale’ (p. 282) – siamo lontani anni luce dallo studio pacato sia della Resistenza
che della Shoah da cui nasce il libro.

Oltre allo storico che sogna di essere anche narratore – vecchia vocazione in verità, colorita in epoca recente
da influenti tendenze all’auto-racconto caratteristiche di varie scuole di antropologia, biografia, e storia – in
Partigia troviamo anche vari spunti addirittura di citazione e di critica letteraria, come una sorta di innesto
con la ricerca storica solida e tradizionale. Ci sono digressioni e riflessioni in alcuni punti chiave del libro
sulla letteratura resistenziale di Pavese, di Calvino, di Fenoglio, di Rigoni Stern e di Rosetta Loy.

 

E verrebbe volentieri da aggiungere riferimenti a Pasolini e al fratello Guido, vittima di scontri tra partigiani,
oppure al Bertolucci della Strategia del ragno in cui un traditore dell’antifascismo (come furono ritenuti dai
compagni Oppezzo e Zabaldano) viene (come loro) innalzato nel dopoguerra a eroe della patria. Ci sono poi
commenti sul ruolo del testimone ‘letterario’ rispetto al testimone giuridico – soprattutto quando troviamo
Levi ad assumere entrambi i ruoli negli stessi mesi del dopoguerra – ma anche in generale contrasti tra i ruoli
e gli assunti ermeneutici di scrittori, giudici e storici.

 

L’effetto è quello di creare una sensazione di ansia intorno al ruolo dello storico, in particolare dello storico
della Resistenza – evidente anche nei discussi accenni a Pansa – che viene risolta attraverso delle ‘verità’
scoperte nella letteratura e nel racconto. Viene da pensare a un altro libro, parallelo per certi versi a Partigia,
in cui una crisi della memoria della Resistenza e delle sue certezze viene messa in luce in un ibrido di storia
orale, di ricerca storiografica archivistica e di racconto, Il disperso di Marburg di Nuto Revelli (Einaudi,
Torino, 1994).

Al centro di questa complessa e affascinante operazione storico–letteraria, sta l’ossessione di Luzzatto per
l’opera leviana e il tentativo di rileggere alcuni dei suoi testi – un paragrafo del Sistemo periodico, le stesure
e le varianti di Se questo è un uomo, il rapporto medico sull’igiene ad Auschwitz III scritto insieme a
Leonardo De Benedetti, Se non ora, quando? e il rimpianto ‘resistenziale’, e soprattutto alcune poesie di
Levi, inclusa quella che dà il titolo al libro di Luzzatto – tutti riletti attraverso l’ottica di quei giorni di Levi in
Valle d’Aosta e della sua (dichiarata) angoscia per l’uccisione di due ‘compagni’, Oppezzo e Zabaldano.

 



Senza entrare nel merito delle singole letture dei testi – alcuni hanno criticato Luzzatto per citazioni parziali o
fuori contesto, ma il percorso segna indubbiamente una matrice presente e ricorrente nell’immaginario e nella
memoria leviani – è però da notare la trappola di una lettura troppo ‘storicizzante’, troppo a chiave e quindi
unidimensionale, di testi come quelli di Levi, in cui non c’è tanto l’ambiguità di tanta letteratura moderna o
modernista, quanto una pluralità di livelli di scrittura, un uso diffuso dell’ironia, leggera e analitica allo stesso
tempo, e della trasfusione e della modulazione di esperienza in riflessione e comprensione etica, e quindi non
soltanto storica.

 

Se l’archivio non dà certezze sulle circostanze precise dell’uccisione di Oppezzo e Zabaldano – e le critiche
più taglienti contro Luzzatto forse vengono da quelli che notano l’assenza al cuore del libro, cioè il fallito
tentativo di risolvere per certo il ‘giallo’ del perché sono stati giustiziati –, meno ancora ci fa pensare che la
letteratura, le apparenti ‘verità’ della letteratura, perfino della letterature testimoniale, possano colmare la
lacuna.

Tutto questo sforzo narrativo-letterario in Partigia è un altro elemento che aiuta a spiegare l’eco che il libro
ha suscitato. Visto in una prospettiva lunga, conferma la straordinaria forza dell’ibrido storico-letterario
nell’interrogarsi sul passato, un elemento di un certo postmodernismo impegnato forse, ma anche segno di
una certa vocazione per ibridazioni del genere nella letteratura italiana, che risale almeno fino al Manzoni
della Storia della colonna infame e che si manifesta poi nelle varie inchieste storico-letterarie di Leonardo
Sciascia, nelle ‘microstorie’ di Carlo Ginzburg, ma anche in Portelli, in Revelli e altri. Non sempre in questa
genealogia la storia e la letteratura mantengono un equilibrio stabile tra di loro.

3) Zona grigia

 

Luzzatto scava nell’opera di Primo Levi e con grandi colpi di scena ‘scopre’ quelle che gli sembrano alcune
verità profonde sullo stato d’animo di Levi e sulla pesante eredità delle sue esperienze resistenziali.
Interessante notare, però, che quasi non gli viene di nominare l’ultimo libro di Levi sulla Shoah, cioè I
sommersi e i salvati del 1986, tanto meno il saggio che forse ha avuto più risonanza in esso, ‘La zona grigia’.
C’è comunque motivo di pensare che nel concetto morale e storiografico della ‘zona grigia’ troviamo il cuore
del progetto di Partigia, sia nella sua accezione leviana dei Sommersi e i salvati che nell’accezione, per certi
versi abusiva rispetto al pensiero di Levi, diffusa in tutto il campo della storiografia della Resistenza da De
Felice a Pavone e da lì in giù. In effetti, anche se Levi non viene esplicitamente nominato né citato, la zona
grigia (o meglio ‘La zona grigia’) sta senz’altro dietro la dichiarazione culminante di metodo e di principio –
fortemente ‘pavesiana’ oltre che leviana – posta alla fine della prefazione di Partigia:

Sarebbe rassicurante pensare che in una guerra (tanto più in una guerra civile) il nemico sia sempre e
comunque fuori di noi. E che, una volta vinto il nemico, risolto sia il problema del male. Sarebbe molto
rassicurante, ma sarebbe troppo comodo. Vista da vicino, la guerra civile italiana – dove nessuno dovrebbe
faticare, almeno retrospettivamente, a scegliere il proprio campo: l’uno essendo il campo dell’umanità e del
diritto, l’altro quello della disumanità e dell’abuso – racconta una storia diversa. Insieme con la storia del
bene, l’impagabile bene della lotta contro il nazifascismo, racconta la storia di un male insondabile, il male
da cui nessun essere umano, nemmeno il migliore, può dirsi totalmente affrancato. Così, tra il bianco e il
nero, numerose si rivelano qui le tonalità del grigio. A volte, la storia dei partigiani ha il fascino semplice dei



contrasti. Più spesso, ha la verità complicata delle sfumature. (p. 21; corsivi miei)

Il brano va citato per esteso per capire qualcosa di fondamentale importanza in Partigia: la guerra civile
italiana è qui raccontata (o meglio la guerra ‘racconta’ se stessa) attraverso il grigio, attraverso la zona grigia;
non tanto o non soltanto quella dell’attendismo e della scelta di non scegliere, quanto il concetto originario di
Levi dei Sommersi: il concetto di una situazione storica che impone all’individuo scelte necessarie e
impossibili, moralmente compromesse a priori, a cui, per dirla con Levi, almeno nei casi estremi e terribili
dei Sonderkommandos oppure di Chaim Rumkowksi, ‘re del ghetto’ di Lodz, ‘non conosco tribunale umano
a cui delegarne la misura’ (Levi, Opere, Einaudi, Torino, 1997, ii, 1023).

 

In parte, Luzzatto tenta di mettere Levi stesso – sicuramente il referente nascosto della frase sopra ‘nessun
essere umano, nemmeno il migliore’ – in questa zona del grigio, colpevole di un atto 'eccessivo' con la sua
banda, ma non necessariamente da mandare in tribunale per esso. Ma si sa che Levi comunque e sempre si
autocollocava nella zona grigia, tra i piccoli privilegiati del sistema-Auschwitz (fosse soltanto per quei mesi
invernali passati all’interno del laboratorio del Buna invece che nel freddo polare dell’Alta Slesia),
implorando ai suoi lettori piú volte di non considerarlo né un santo né un eroe, per il puro caso (o peggio) di
essere sopravvissuto al vortice. Se Partigia non riesce del tutto a mettere a fuoco il grigio di Levi, lo stesso
vale in fondo per i due ragazzi, per Oppezzo e Zabaldano, che riescono del tutto inafferrabili, semmai grigi
semplicemente nella loro sprovvedutezza. E Cagni, come abbiamo visto, sta nettamente dalla parte del nero,
tra il nero fascista e film noir.

 

Rimane come punto focale dell’indagine del mondo grigio di questo racconto della guerra civile italiana un
altro fascista, un’altra figura in cui Luzzatto scopre un altissimo grado di ambiguità e di contraddittorietà, e di
nuovo una sovrapposizione tra guerra, fascismo, resistenza e Shoah. È la figura di ‘Cesare Augusto Carnazzi,
avvocato, prefetto di Aosta e poi di Asti’ (p. 6), capo e responsabile di Cagni e dell’infiltrazione da parte dei
fascisti della banda di Levi, ‘funzionario antisemita se non … antisemita militante’ (p. 188), che con grande
stupore Luzzatto scopre di essere anche un salvatore di ebrei, nella fattispecie di Ladilsao Gerber di una
famiglia polacca rifugiata con altri ebrei a Gandino nel 1944, quasi alla stregua di alcuni ‘Giusti fra le
nazioni’, tra cui sei abitanti di Gandino riconosciuti addirittura a Yad Vashem (p. 192). Carnazzi sembra
incarnare il grigio, il nero contaminato dal bianco nella stessa persona, il singolo atto che lo salvi dalla nostra
condanna più totale.

Ma anche qui ci sono trappole da evitare, soprattutto la trappola di un grigio relativistico, il grigio che c’è in
ognuno di noi, e che quindi discolpa in qualche modo tutti. Non è detto che Luzzatto cada nella trappola, ma
alcuni dei suoi lettori certo potrebbero. Cosa di cui nella prefazione citata sopra egli sembra riconoscere il
rischio con l’affermazione ansiosa che tutti noi dobbiamo sapere da che parte sta il giusto.

 

Lo stesso concetto leviano di ‘zona grigia’ già nel 1986 è stato subito ripreso e distorto, iniziando il suo
lungo percorso verso categoria storica anti-ideologica invece che etico-politica. Alberto Cavaglion ha
ricordato lo stupore di Levi di fronte all’uso, o meglio all’abuso, da parte di Giorgio Bocca della categoria del
grigio al momento dell’uscita dei Sommersi, per spiegare, e per ‘perdonare’ in qualche modo, le oscure
vicende di guerra dell’austriaco e ex-soldato nazista Kurt Waldheim (Cavaglion, ‘Primo Levi tra i sommersi
e i salvati’, Lo straniero, 7 (48), giugno 2004, 40-49).



 

Da ricordare nel caso di Waldheim, ma anche di Carnazzi e di altri presentati all’insegna del grigio
‘universale’, per così dire, l’orrore di Levi nella ‘Zona grigia’ di fronte alla favola, che chiama addirittura
‘rivoltante’, della cipollina dei Fratelli Karamazov: ‘quale mostro umano non ha mai donato in vita sua una
cipollina …? Quel singolo atto di pietà subito cancellata non basta certo ad assolvere … ’ (Opere, ii, 1035).
Per Levi, il grigio ci serve a vedere meglio e a capire nell’insieme il bianco e il nero, il bene e il male; non a
oscurarli, tanto meno a confonderli.

Questo articolo è stato pubblicato il 13.09.2013 su "Storicamente": Robert S.C. Gordon, Shoah, letteratura e
zona grigia in Partigia, «Storicamente», 9 (2013), Art. 43, DOI 10.12977/stor496,
http://www.storicamente.org/06_dibattiti/gordon.htm

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

http://www.storicamente.org/06_dibattiti/gordon.htm
http://www.storicamente.org/06_dibattiti/gordon.htm
http://www.storicamente.org/06_dibattiti/gordon.htm
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



