DOPPIOZERO

Claude Cahun: un 'ariadi famiglia

SilviaMazzucchelli
27 Settembre 2013

Pubblichiamo un estratto da Oltre lo specchio. Claude Cahun e la pulsione fotografica di Slvia Mazzucchelli
(Johan & Levi editore)

Un Air de famille e lafotografia di un oggetto molto caro a Lucy Schwob, una delle sue rare opere esposte in
pubblico. L’ artistalarealizza su invito di André Breton per un’ occasione prestigiosa: |’ “ Esposizione
surrealista di oggetti” svoltasi a Parigi presso lagalleriadi Charles Ratton nel maggio 1936 e alla Burlington
Gallery di Londra, acui partecipano gli artisti piu influenti del momento.

Claude Cahun, Un air de famille

Scrive anche un breve articolo dal titolo “Prenez garde aux objets domestiques’, per larivista Cahiers d’ Art
redattain occasione della mostra: un’ ardente esortazione a «fare attenzione agli oggetti domestici», ascoltare
laloro voce, i poteri segreti celati in forme conosciute, affinché sia possibile «costruire o distruggere»,
afferma L ucy, un nuovo modo di vedere larealta, uno sguardo in grado di rinascere ogni volta diverso, come
da una sorta di frattura, di disordine nell’ ordine stabilito. Si tratta, in fondo, di cio che lei stessavoleva
suggerire con il casuale accostamento di alcuni oggetti che rappresentavano il suo mondo, lasua“air de
famille’, il nucleo familiare, intellettuale e alto-borghese, in cui avevamosso i primi passi di giovaneribelle
e anticonformista.

L’ opera(fig. 1), che appare nella sezione del catalogo intitolata «Objets a fonctionnement symbolique»
(Oggetti a funzionamento simbolico), é costituita da un piccolo letto sul quale scivola un velo sorretto da una
coronafiorita. Sul lenzuolo si scorgono varie cose sparse in modo apparentemente casuale, come se fossero
state recuperate da un lontano passato. Al centro, sul supporto di legno che sostiene il velo candido, si vede
un foglio dove si legge un messaggio laconico, scritto con una calligrafiainfantile: «danger — manger —m
ange z — menge — je mens — mange — ge manje...».


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/claude-cahun-un-aria-di-famiglia
https://test.doppiozero.com/silvia-mazzucchelli
http://www.johanandlevi.com/catalogo/oltre-lo-specchio/

Un coacervo di parole che si confondono traloro: «pericolo — mangiare —m Angelo z — menge (engein
francese si pronuncia allo stesso modo di ange, ovvero angelo) — io mento — mangio» e infine ge manje, dove
laformadel verbo mangiare viene alterata tanto da far sembrare che inglobi e fagociti I'io dell’ artista, in un
gioco d'inversione delle sillabe che in francese suonano sempre allo stesso modo.

L’ artistaevocalafigura dell’ angel o, immagine protettiva ma anche perturbante visto il genere indefinito e
pone | accento sul verbo «mangiare», o disarticola, ne comprime |’ azione sino a farla fuoriuscire dal verbo
mentire, mens, come se cercasse una possibile strategia di sopravvivenza: illudere, travestirs, celareil
proprio disagio che sfociain frequenti digiuni.

Lucy lo rivelamolti anni dopo a Charles-Henri Barbier, in unaletteradel 1951 in cui affermadi servirs di
unatecnicadi digiuno derivata dalle pratiche dello yoga: «Del resto la morte non erala solavia che mi
restava aperta? si chiede piu volte. Un disagio tanto opprimente da mascherarlo sotto le indefinite fattezze
dellafiguraangelica e trasformarlo in opera d’ arte. Proprio come molti anni prima, quando nel 1929
interpretaateatro il ruolo di “Lediable’, non nelle vesti di serpente main quelle di un angelo-demone a
confine tra universi opposti, sospesa tra angelico e demoniaco, maschile e femminile, in linea con la sua
predilezione per un inclassificabile genere neutro.

Ma cosa nasconde davvero il balbettio sconnesso di quel messaggio? Dove sono o sguardo di e, il corpo
ingannevolmente fragile, gli occhi penetranti che oltrepassano i confini degli autoritratti?

Anche selasuaimmagine non si vede, frail velo bianco che scende verso il basso e gli oggetti sparsi sul
lenzuolo I’ artista racconta se stessa, le ansie, le paure, il senso di inadeguatezza che erompe dal privilegio di
appartenere aun’illustre famiglia di intellettuali altoborghesi, con i quali s sente costretta a dialogare, in
sospeso tralavolonta di sottrarsi a quell’ egemonia culturale e il desiderio di dimostrare con tutti i mezzi a
suadisposizioneil proprio valore di scrittrice e di fotografa.

L’ air de famille, infatti, € quella che si respirain casa Schwob e si nutre di un inestricabile nodo di relazioni
affettive, legami culturali e tensioni che avvolgono anche la suainfanzia, in un climatutt’ altro che solidale,
tanto che I’ artista molti anni dopo dira di essersi sentitainvisibile, come un «piccolo topo» senza voce.

Lucy decide dunque di rinascere. Sceglie un nuovo volto. Si rasai capelli, si veste in maniera eccentricae s
inventa un nuovo corpo, cancellando tutto cio che possa renderla facilmente definibile. «<Mi faccio raderei
capelli, strappare i denti, i seni» dichiara perentoriamente in Aveux non avenus (Confessioni nulle, 1930), la
sua autobiografia pubblicata nel 1930: «tutto cio che infastidisce o irritail mio sguardo — lo stomaco, le
ovaie, il cervello cosciente», un «corpo senza organi», 0 meglio un corpo-testo che si costituisce mediante
un’incessante pratica di sottrazione e distruzione, in rivolta contro la sua stessa corporeita.

E infine cambia ancheil proprio nome: non € piu Lucy Schwob, d’ orain poi sara Claude Cahun, uno
pseudonimo che sostituisce definitivamente quelli adottati nel corso della sua attivita di giornalista: Claude
Courlis, per viadel becco di un uccello chericordail suo naso aquilino e Alfred Douglas, celebre amante di
Oscar Wilde; una nuovaidentita, con cui sapra «sfidarei pezzi del puzzle» che compongono le sue origini e
riaggiustare «il pericolo di un volto» si legge frale pagine inedite di Confidences au miroir (Confidenze allo



specchio, 1945-1946).

Un nome, Claude, che nellalingua francese € in sospeso trail genere maschile e quello femminile, impronta
di un’identita chericordal’ androginia angelicadalei evocata nel messaggio appeso al piccolo letto.
«Maschile? Femminile?[...]. Neutro il solo genere che fa per me» dichiaral’ artistain Aveux non avenus.
Un «bachelors» scrive Marco Belpoliti facendo riferimento a Rosalind Krauss, un essere umano dall’ identita
«mutante in cui maschile e femminile s scambiano continuamente di posto, sino arisultare, sul piano della
definizione dell’ identita, perfettamente intercambiabili.

Anche lasceltadel cognome ha un significato preciso. Seil cognome Schwob, innegabilmente ebreo, «aveva
assunto una patina culturale che in qualche modo la difendeva contro |’ antisemitismo» suggerisce
nuovamente la Krauss, la sceltadi rinominarsi “Cahun”, come fece anche Marcel Duchamp con Rrose
Sélavy, rafforza per paradosso le sue origini ebraiche, in quanto «Cahun & una forma francese di Cohen», che
indica un’ evidente appartenenza alla classe rabbinica.

Inoltre Claude ritiene che la sceltadi attribuirsi questo cognome, «il mio vero nome piuttosto che uno
pseudonimo » scrive a Charles-Henri Barbier, rappresenti un segno tangibile della sua gratitudine verso
alcune persone acui s sentiva particolarmente legata: 1a nonna paterna

Mathilde Cahun, che colmail vuoto lasciato dalla madre e contribuisce alla sua formazione culturale; il
fratello di Mathilde, Léon Cahun, filologo e romanziere, esempio di studioso poliedrico da cui trarre
ispirazione e il cugino René Cahun, per cui ella nutre una passione mai del tutto sopitasin dai tempi del
liceo. Nell’inedito Le Muet dans la mélée (Il muto nella mischia), scritto intorno a 1950, ricorda di quando
erasolitafirmarsi con il suo secondo nome “Renée’, aterandone il genere grazie alla semplice omissione
dellalettera «e», affinché fosse palese la sua predilezione per I’ androginia e la passione | etteraria per René, il
personaggio del romanzo di Chateaubriand, insieme ai sentimenti che provava nei confronti del cugino René
Cahun.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero







