
 

Digitale Afrique 
Lucrezia Cippitelli
6 Gennaio 2014

“MCD Magazine des Cultures Digitales” ha di recente reso disponibile la versione digitale in inglese e
francese del numero 71 intitolato Digitale Afrique – Creation Numerique et innovation Technologique. Si
tratta di un numero monografico, come tutte le uscite della rivista, edito da un curatore invitato: Karen
Demineur, figura nota nella scena delle arti digitali a Dakar per aver lavorato alla fondazione di uno spazio
chiamato GawLab durante Dak'Art 2004 e 2006.

 

Già da alcuni anni, soprattutto in ambito francofono, la mappatura delle pratiche (artistiche e di carattere più
comunicativo) del continente africano è stato un esercizio di analisi e divulgazione, nel tentativo di
decostruire l'equazione Africa = Oscura regione disconnessa. La sindrome da Joseph Conrad si dovrebbe dire
oramai superata dall'ovvia constatazione che il continente ospita alcune delle megalopoli più popolate del
mondo (Cairo, Lagos, Kinshasa, Johannesburg).

 

Un ampio dibattito critico e di riscrittura della storia dovrebbe inoltre aver tolto fondamenta alla visione
esotista del continente selvaggio, sottolineandone la cultura moderna e urbana: si vedano decine di mostre a
partire da In/sight: African Photographers, 1940 to the Present (curata al MoMA di New York da Okwui
Enwezor e Octavio Zaya nel 1996) o la Revue Noire, sofisticata rivista dedicata all'Africa urbana e
contemporanea pubblicata a Parigi dai primi anni Novanta (e che vede tra i suoi editors Simon Njami).

 

Eppure, tanti dibattiti militanti, discussioni, ricerche, operazioni curatoriali, pubblicazioni di ampio respiro
pensate per costruire la storia e decostruire la visione provinciale ed eurocentrica del “Continente Nero”,
sembrano dover essere reiterati ad libitum anche in quei contesti nei quali certe premesse metodologiche e
concettuali dovrebbero essere ormai scontate (Francia, Gran Bretagna e Stati Uniti in primis).

 

 

Mentre sfogliavo le pagine digitali di Digitale Afrique, mi sono ritrovata a Parigi a visitare Modernités
Plurielles , allestita nelle sale della collezione permanente del Centre Pompidou e che il concept curatoriale
descrive come “rinnovo della disposizione tradizionale del museo per privilegiare un approccio aperto e più
ricco dell'arte del Moderno”. L'esposizione, enorme e documentata, ricostruisce il Novecento mappandolo
per aree geografiche e sfoggiando un ragguardevole percorso di ricerca e raccolta di materiali.

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/digitale-afrique
https://test.doppiozero.com/lucrezia-cippitelli
http://digitalafrique.net/
http://www.centrepompidou.fr/cpv/ressource.action?param.id=FR_R-a5eeb07afd4c35aefcff88d6e735f86&param.idSource=FR_E-a5eeb07afd4c35aefcff88d6e735f86
http://www.centrepompidou.fr/cpv/ressource.action?param.id=FR_R-a5eeb07afd4c35aefcff88d6e735f86&param.idSource=FR_E-a5eeb07afd4c35aefcff88d6e735f86


 

Le Avanguardie storiche sono raccontate attraverso i lavori di Picasso, Braque e Malevi? insieme ad artisti
meno noti, provenienti da aree meno percorse dalla storiografia e dai collezionisti, dall'Europa dell'Est fino
all'America Latina.

 

In questa sinossi impressionante, ampia e aperta, che ha ricostruito il Secolo Breve anche attraverso video
sperimentali, riviste di arte e di divulgazione culturale, design, fotografia e sperimentazioni di ogni tipo,
l'arrivo alla sala dedicata all'Africa è stata una doccia fredda. Nonostante il percorso informativo della mostra
metta sulla giusta strada lo spettatore, parlando del Modernismo africano come un evento strettamente legato
ad alcuni movimenti di decolonizzazione, a partire dagli anni Cinquanta, la sala è allestita assecondando una
scelta curatoriale che predilige l'esotismo più che il Modernismo.

 



 

Dal Retour du marché del pittore congolese della scuola di Poto Poto Zigoma, a metà tra tessuto colorato e
quadro naif per turisti in cerca di esotismo, si passa a un batique con un'altra scena colorata di mercato e tre
sculture del nigeriano Aniedi Okon Akpan, una delle quali ritrae due lottatori in calzoncini mentre un'altra



ritrae una madre seduta, con la parte superiore del corpo nuda, che allatta un bambino. Inutile constatare la
forza di una scultura astratta in bronzo del guineiano Leandro M'Bomio, che fa subito pensare a Louise
Nevelson, mal capitata in mezzo agli altri lavori.

 

Dopo il primo colpo d'occhio – colorati tessuti africani che inquadrano delle sculture naives – i giochi sono
fatti. L'Africa non ha nulla a che fare con il Moderno che viene invece riconosciuto all'America Latina, dove
scopriamo che negli stessi anni Cinquanta e Sessanta si pubblicavano riviste, costruivano città, producevano
film sperimentali o si usava il corpo per parlare del presente. In Africa solo mercati, colori sgargianti e gente
seminuda.

 

Alla luce della visione sull'Africa di Modernités Plurielles, la pubblicazione di Digitale Afrique sembra
dunque uno statement ancora necessario per riaffermare in Europa l'esistenza di una ricerca creativa africana
fondata su linguaggi profondamente contemporanei. Nello stesso tempo, credo si possa dire che la
pubblicazione sia anche l'affermazione, nel continente, dell'esistenza attiva di un network che da almeno un
decennio si è costituito come strumento attivo di produzione e formazione.
Elemento più evidente di questa mappatura delle pratiche artistiche che prediligono la sperimentazione con
gli strumenti di produzione e diffusione digitali, tutte le organizzazioni citate sono istituzioni indipendenti,
che poco o nulla hanno a che fare con entità statali e pubbliche e che sono per la maggior parte iniziative di
artisti.

 

Aldilà del tentativo di circoscrivere sotto una stessa matrice esperienze profondamente diverse tra loro (dal
boom dell'IT alle prime esperienze di Net Art, dai lab per geeks e fablabbers alle pratiche di artisti affermati
che operano nel contesto più istituzionale di gallerie e musei internazionali), il valore vero della
pubblicazione, dal punto di vista storiografico, è forse l'aver sottolineato il ruolo delle organizzazioni volute e
portate avanti dagli artisti in tutto il continente africano, rendendo evidente un cambiamento importante nel
sistema dell'arte del continente.

 

Se infatti negli anni Novanta molti degli artisti africani attivi e visibili nel contesto internazionale erano di
fatto artisti della diaspora (che si erano cioè spostati dalla città di origine a una qualche città europea o nord
americana, nella quale dopo aver completato gli studi hanno deciso di costruire la loro vita), nell'ultimo
decennio la tendenza sembra invertita. Buona parte degli artisti africani delle ultime generazioni sono infatti
principalmente attivi nel continente, anche quelli che hanno avuto esperienze di studio o di residenze
all'estero. Si tratta della generazione dei ventenni e trentenni, che nella maggior parte dei casi hanno deciso di
fare ritorno ed essere attivi nella propria città di origine, cooperando con spazi per l'arte contemporanea come
il CCA Lagos (Nigeria), doualart di Duala (Camerun), Ker Thiossane (Dakar, Senegal) e Darb Center (Cairo)
per citarne solo alcuni.

 

L'attività di questi centri, portata avanti grazie anche al sostegno economico della cooperazione allo sviluppo
di alcune istituzioni europee (dalle olandesi Prince Claus ed Arts Colaboratory al Goethe Institut o l'Institut
Français), si è per lo più orientata in maniera costante e capillare all'organizzazione di workshops e residenze
di formazione, con l'intenzione di favorire la costruzione di relazioni tra artisti e operatori culturali africani.
Un panafricanismo che poco ha a che fare ormai con le ideologie decoloniali del XX secolo, ma si è piuttosto
sviluppato come infrastruttura necessaria alla costruzione di una consapevolezza e percezione del continente
dall'interno.



 

Se infatti per decenni l'Africa è stata più facile da percorrere e percepire dall'esterno (Parigi e Londra
avevano, fino a pochi anni fa, connessioni aeree dirette con le capitali africane molto più economiche di
quelle interne, tanto per fare un esempio), gli sviluppi economici degli ultimi anni hanno favorito una
migliore (anche se tuttora esageratamente costosa) mobilità interna, oltre che un rafforzamento della mobilità
biunivoca verso l'esterno. La costruzione di reti, avviata spesso durante eventi organizzati in Europa, si veda
ad esempio l'Incubator for a roaming Pan African Biennal alla Manifesta 8 (si è così trasformata in una
comunità alla ricerca di occasioni di cooperazione.

 

Digitale Afrique propone uno sguardo su questa comunità che, pur con evidenti differenze culturali,
linguistiche, sociologiche ed economiche, sta operando attivamente uno stravolgimento culturale. A partire
dai primi esempi di arti in rete (che sono avvenuti in Sud Africa, la nazione più occidentalizzata del
continente negli anni Ottanta e Novanta, cioè ai primordi dell'era elettronica), fino alle esperienze più recenti
di festival, biennali e centri per l'arte.

 

 

Riappropriazione, telefonia e connettività mobile (a differenza dei network europei e nord americani, che si
sono sviluppati a partire dagli anni Novanta attraverso cablature), volontà di autorappresentazione e
autonarrazione sono forse gli elementi comuni agli attori principali di questo affresco. E anche, come nei
circuiti occidentali, processualità, sperimentazione e cooperazione collettiva ed orizzontale sono gli elementi
comuni di spazi e storie individuali diverse e lontane (da Cape Town a Kinshasa, da Dakar a Nairobi, da
Lagos a Il Cairo).

 

In un momento nel quale la storiografia e la critica sta discutendo il valore del termine Media Art, la
monografia di MCD sembra forse tornare in maniera idilliaca indietro nel tempo, in un momento di
positivismo tecnologico durante il quale si osservavano, con stupore e ottimismo, le novità delle culture
digitali come valore aggiunto. Digital Africa non deve invece essere letto con quest'ottica. E nemmeno con lo
sguardo disincantato di chi conosce già il contesto. Certo, forse mancano artisti importanti come Hassan
Khan o Sherif El Azma (entrambi de Il Cairo).

 

Certo, forse la bilancia propende in maniera squilibrata verso la francofonia (complice il sostegno dell'Institut
Français alla pubblicazione) ed il Sud Africa. Certo, forse la qualità intrinseca e la consapevolezza artistica
del lavoro di un artista come James Webb (Sud Africa) non sono comparabili con le animazioni un po'
incerte di alcuni giovani creativi il cui lavoro è illustrato nelle pagine della monografia. Ed anche,
L'Appartement 22 di Rabat (Marocco) e la Biennale di Dakar (Senegal) non sono esattamente delle
organizzazioni che si occupano di arte digitale.

 

Così come Mansour Ciss (Senegal) non è certamente un artista che usa i nuovi media nel suo lavoro. La lista
delle delusioni potrebbe essere lunga. Ma non sarebbe giusto criticare e scoraggiare iniziative editoriali come

http://manifesta.org/2010/08/incubator-for-a-roaming-pan-african-biennial/,


questa, proprio perché l'intenzione non è quella di approfondire le singole opere di alcuni artisti, né scrivere
la storia o la filosofia, quanto piuttosto di rendere visibile l'attività di una rete che si sta consolidando e che
per volontà di esistere e curiosità creativa si sta dimostrando in molti casi più vitale di molte esperienze
europee, depresse dalla crisi e viziate dall'individualismo.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





