
 

Umano, ma no 
Mauro Portello
4 Gennaio 2014

Tanti odiano la sabbia che sgrincia tra i denti. Anch’io un po’. Un giorno quest’estate, in spiaggia, mentre
spostavo l’asciugamano, il vento l’ha mandata proditoriamente anche tra le pagine di un grosso libro caduto
ai piedi del lettino dell’ombrellone davanti al mio. Nessuno se ne curava, la gente dell’ombrellone stava in
acqua tutto il tempo, e il libro, un volume di almeno mille pagine, era caduto aperto, e la linea di lettura era
disposta sull’asse est-ovest, proprio quello lungo il quale soffiava  un vento insistente e impetuoso che faceva
schioccare le sue pagine.

 

Il vento portava anche qualche goccia salata che condiva il libro come un’insalata. Mille pagine di parole
esposte a fronteggiare le furie del mare. Io volevo leggerlo. Era una cassa piena di parole (di chi?), che
stavano  per consumarsi, che sarebbero sparite in mancanza di un soccorso, come un antico papiro, stavano
per andarsene, senza di me se ne sarebbero andate. Ho avuto un trasporto affettivo per quel libro (chissà di
chi era?).

 

Così come avevo un trasporto affettivo per la mia pelle, perché non mi piaceva che stesse male, che non fosse
nutrita, protetta, abbellita da un velo di abbronzatura. Era un trasporto affettivo di cui solo io mi facevo
carico, per la mia pelle, per quel libro: occuparmene mi interessava, mi stava a cuore conservarli, mantenerli
puliti. Era la forza dell’accudimento, per un libro (di chissà chi…), per la mia pelle bisognosa. Ed è stato così
anche per i miei figli quando, piccoli, è venuto il momento.

 

Nella primitività in vitro di una spiaggia non particolarmente affollata  veniva fuori anche questo. Perché?
Non so di chi fosse quel libro né chi l’avesse scritto, ma il bisogno di occuparmene materialmente era
diventato insopprimibile. Io non sapevo farne a meno. Io non so fare diversamente.

 

Quell’episodio di poca o nulla consistenza mi ha messo davanti repentinamente ciò che da tempo
insistentemente continua a colpirmi e cioè il contrasto violento tra la nostra dimensione primordiale, quella
del battere cardiaco, del respirare, del deambulare, dell’udire e del masticare, dell’accudire le fragilità,
appunto, da un lato e, dall’altro, la dimensione estremo-evolutiva, quella per così dire della digitalizzazione,
che ci dispone su un diverso piano assiale.

 

Se sulla spiaggia fosse stato un e-reader a cadere sulla sabbia forse sarebbe scattato solo un meccanismo
“quantitativo” di valutazione dell’oggetto (quanti libri conterrà? di chi è? come restituirlo? potrei raccoglierlo
e vendermelo? quanto sarà costato?). La sua immobilità oggettuale, la sua perfetta riproducibilità, non

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/umano-ma-no
https://test.doppiozero.com/mauro-portello


avrebbero prodotto, credo, alcuna vera emozione, perché lì in quell’oggetto non ci sarebbe stato niente da
“accudire”. Perché il libro sì e l’e-reader no? Il libro di carta è sentito più vicino al dato corporeo?

 

Noi seguitiamo a oscillare tra questi due piani, quasi che l’uno non voglia abbandonare l’altro, come per
conservare un legame affettivo tra i primordi e il complessivo esito ultimo del nostro sviluppo tecnico-
scientifico. Gli umani sembra abbiano bisogno di tutto ciò che hanno prodotto e questo tutto evidentemente
confluisce ancora nel fiume delle azioni primordiali. Tutto ciò che abbiamo e conosciamo mi serve a far
meglio agire i nodi vitali del mio funzionare primitivo, tutto serve al mio buon battere cardiaco, respirare
bene, deambulare bene, udire bene, masticare bene e accudire bene le fragilità, tutte cose con le quali poi
percepisco (bene) e conosco (bene).

 

Il dispendio tecnico-scientifico, in fondo, sembra in ogni caso diretto principalmente all’incremento di
certezza del vivere, ogni acquisizione è rivolta al creare confortevoli condizioni di benessere, di salubrità del
corpo/anima. In questa unione necessaria e dinamica tra umano-primitivo e umano-altotecnologico, sta forse
il terreno in cui si costruisce l’odierna gestione del nuovo reale. Non siamo ancora in grado di dominare gli
imbarazzi (da che parte sto?) che spesso si creano nel considerare gli uni aspetti e gli altri, il valore fondante
delle fissità primordiali (il libro sulla spiaggia) da un lato, e i rischi (tutti a comprare l’e-reader…) delle
fluttuazioni evolutive dall’altro.

 

Sentimenti contrastanti, oppositivi, che diventano ora fondamentalismi ora smarrimenti indistinti nel mare
dell’incertezza valoriale: salviamo l’impulso primario o il suo “naturale” sviluppo? Nel turbinare di
suggestioni che transitano qua e là (vedi, ad es., il dibattito dello scorso giugno-luglio in Doppiozero sul libro
di Roberto Casati Contro il colonialismo digitale), sovente si annusano riflessioni del genere, si vedono
queste ombre, della tensione tra il nudo primitivo che persiste e l’ipersviluppo, il sudore della pelle e il
rampollare di App.

 

C’è un punto dell’intervento in cui il cardiochirurgo deve prendere con le sue mani il cuore ed estrarlo
grondante di sangue dal torace del paziente donatore e metterlo in un gelido contenitore per spedirlo nel
nuovo torace del paziente ricevente in attesa di salvezza. Prima e dopo quel gesto c’è la scienza medica
moderna, la ricerca più sofisticata, ma quel gesto così spoglio e decisivo, nella sua evidenza, mostra tutta la
sua supremazia. La superiorità di quell’atto cruciale contiene la misura umana, per così dire. Non si può fare
diversamente.

 

Oggi noi stiamo sbattendo il muso sui limiti oggettivi dello sviluppo, ci siamo dentro, non è più una-
questione-vecchia-come-il-cucco, ma un solido grandissimo guaio per tutti. E la fune è tirata un capo dalla
nostra sana primitività e l’altro dall’esaurimento delle risorse energetiche unito alla distruzione
dell’atmosfera per eccesso di CO2. E noi in mezzo immersi in un’“ipertrofia cognitiva che oscura i problemi
morali”, a perseguire una ricerca che tende ormai alla “produzione di uomini costruiti come organismi solo
mentali fatti di pure informazioni, senza Io, esseri che si autoevolvono” (Giuseppe Longo, teorico
dell’informazione, “Repubblica”, 9 settembre 2013).

 

http://doppiozero.com/category/concetti-astratti/contro-il-colonialismo-digitale
http://doppiozero.com/category/concetti-astratti/contro-il-colonialismo-digitale


Ora, se il patrimonio arcaico delle nostre “funzioni base” non ri-dimensiona tempestivamente la massa
incontrollata dello sviluppo, se cadiamo nell’“assuefazione all’idea di sottrazione di futuro” cioè nella
“disperanza” (così la chiama Mario Galzigna in Rivolte del pensiero, Bollati Boringhieri, 2013), l’orizzonte
in cui si inscrive l’azione umana risulterà compresso al punto da impedirla. Non basta più probabilmente che
l’essere contemporaneo percepisca il buio del suo tempo come qualcosa che lo riguarda (Giorgio Agamben,
Che cos’è il contemporaneo, nottetempo, 2008), e non serve più semplicemente “interpellarlo”, bisogna
piuttosto aggredirlo con una nuova subitanea e violenta intelligenza, violenta come un primordiale istinto di
sopravvivenza. Non si può fare diversamente.

 

E il libro sulla spiaggia, nessuno ci crederà, era Infinite Jest di Foster Wallace. Non vuole dire nulla, ma
tant’è. E io l’ho rubato dalla spiaggia, così condito di sale marino, e me lo sono portato a casa.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

