DOPPIOZERO

L ingua, critica e antropologia

Roberto Gilodi
3 Gennaio 2014

Puo sembrare strano che vi siaunarelazione tra critica letteraria e antropologia. Lacriticaletterariasi occupa
di un’attivita umana molto particolare, a cui s applica con una certa difficoltail criterio dellarazionalita
strumentale: faccio questa cosa per ottenere questo fine. Anzitutto perché non é possibile definire in modo
univoco |’ attivita stessa, il che cosa e laletteratura. In secondo luogo non € immediatamente chiaro a cosa
serva. In realtale risposte a queste domande sono state molte e talorain contraddizione le une con le altre.

L’ antropologiainvece si occupa di una questione di estremarilevanza, nellaquale ne va dell’ identita stessa
dell’uomo, vale adire la questione della relazione tra corpo e mente.

Laletteratura produce, secondo Platone, mondi finti, popolati da uomini che compiono azioni che non
esistono nellarealta anche se assomigliano a mondo e agli uomini veri, I’ antropologia studiail
funzionamento dei corpi e delle menti degli uomini veri.

Per capire il nesso che lega questi due ambiti di studio bisogna considerare la novitadi unaricerca sull’uomo
libera daipoteche religiose e metafisiche, interessata a capire le sue caratteristiche attraverso I’ osservazione
empiricadel suoi comportamenti e utilizzando i metodi delle scienze per generalizzare i risultati acquisiti.

Quest’ ottica nuova, che per la prima volta esplora per conoscere cio che non si conosce anziché confermare
verita giafissate a priori, consente di rappresentare il funzionamento reale della sfera sensibile — percezioni,
sentimenti, passioni — e di quellaintellettiva— esercizio dellarazionalita per produrre concetti e leggi
universali. E la scoperta pitl interessante e anche piu inquietante é che I’ essenza dell’ uomo non € costituita
dall’ armonico concorso delle sue facolta sensibili e intellettive ma da un fondamento tendenzial mente
aporetico in cui dominaladiscordia e la contraddizione.

E laletteratura? Laletteratura si occupa soprattutto di “persone che agiscono” (Aristotele), il suo compito &
quindi di decidere chetipo di persone scegliere e che azioni far compiere ad esse. Ed é su questo piano che si
giocaladifferenzatrai mondi storici e leloro espressioni letterarie. Nell’ eta dell’ antropol ogia, cioé nel
XVIII secolo, i personaggi delle narrazioni e dei drammi sono figure che tendono ad assumere su di séil
fondamento aporetico di cui sopra, vale adire la contraddizione trale loro inclinazioni sensibili e laloro
identitaintellettuale. Sono persone quasi sempre non sicure della loro identita morale. E le azioni che
compiono riflettono questa incertezza e questa contraddizione. Ma non solo: nell’ eta dell’ affermazione

dell’ antropologia anche il passato e la sua traduzione mitopoietica assumono nuovi significati. La mitologia,
ad esempio, non é piu soltanto un repertorio di figure e narrazioni da usare nel gioco delle combinazioni e dei
riusi che le diverse epoche, a cominciare da quella greca, hanno espresso. La mitologia viene intesa come
espressione di un bisogno originario dell’ uomo di rappresentare figurativamente e narrativamente i grandi


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/lingua-critica-e-antropologia
https://test.doppiozero.com/roberto-gilodi

quesiti intorno alla sua esistenza e collocazione nel cosmo. Mitologia quindi come discorso intorno
all’ origine dell’ uomo, non diversamente dallo studio sull’ origine dellalingua.

Un fatto interessante, che accadrain Germania nella seconda meta del Settecento, saral’istituirsi di una
relazione del tutto nuova e inattesa tra antropologia e critica letteraria: se I’uomo € un’ entita complessa e
dimidiata, anche la suaraffigurazione letterariadovrafare i conti con questa sua caratteristica. Ne conseguira
che unaletteratura di questo tipo non potra piu riconoscersi nei modi tradizionali di idealizzazione dei
personaggi e delle loro azioni (si pensi agli eroi omerici) impiegati dalle letterature antiche greca e latinae
dai suoi molteplici imitatori. Anche dal punto di vistaformale la perfetta compiutezza dell’ azione, prescritta
da Aristotele nella Poetica, traducevain termini strutturali gli esiti dell’ elevazione ideale dell’ Azione (cioé
della“composizione dei fatti”). Ora, le nuove scritture della Modernitd, per esempio il romanzo o il dramma
cosiddetto borghese (altrimenti detto con palese ossimoro “commedia serid’) non si riconoscevano piu nelle
scelte formali che latradizione letteraria di derivazione classica aveva adottato. Di qui la sperimentazione di
nuove forme compositive e di nuovi modi di costruzione della narrazione.

Da queste sperimentazioni innovative derivo un cambiamento anche dei criteri di interpretazione e di
valutazione dell’ operaletteraria: in una parola della critica letteraria. E I ibridazione di antropologia e
|etteratura ha dato origine a una nuova disciplina, ancora poco studiatain Italia, I’ *antropologia letteraria .

In questo capitolo analizzeremo le origini di questa disciplina e come trala questione dell’ origine, intesa
fondamentalmente come origine dell’ umano, e I’idea di unaletteratura che fai conti con le specificita
dell’uomo esista un nesso assai stretto. L’ obiettivo € qui di tracciare una mappatura, sia pure incompiutae
fatalmente provvisoria, di questa connessione.

Johann Gottfried Herder e Karl Philipp Moritz rappresentano da questo punto di vista due esponenti
fondamentali di un pensiero sull’ origine della capacita mitopietica dell’uomo che si iscrive in un processo di
complessa e, come vedremo, contraddittoria secolarizzazione di questioni, tradizional mente accolte negli
edifici sistematici dellateologia, delle filosofie e delle poetiche.

“The proper study of mankind is Man” diceva Alexander Pope nel suo Essay on Man (1734):

un’ affermazione in cui lo sguardo genealogico, I’ interrogazione sull’ origine e sulla storia dell’ uomo si
identifica con la determinazione finita, con la psicologia e lafisiologiadel singolo uomo, con il suo modo di
relazionarsi con il mondo.

Nella Germania del secondo Settecento questa affermazione di Pope puo essere assunta come emblema di
unatransizione che segnail passaggio dalle cosiddette Schulphilosophien, quelladi Christian Wolff in
particolare, che le vulgate storiografiche presentano come “il pit eminente filosofo tedesco traLeibniz e
Kant”, e lanascitadell’ idealismo e del protoromanticismo di Jena.

MatraWolff e Kant il cammino € assai piu lungo e ramificato di quanto non faccia supporreil breve tempo
cheli separa. Latentazione di collocare questo tratto di strada dell’ IlIluminismo tedesco sotto il segno

dell’ antropologia e forte: ne forniscono I’ occasione il Kant precritico, e questo e forse I aspetto piu noto, ma
anche e soprattutto le nuove discipline che disegnano una scienza empirica dell’ uomo, le cui sedi non sono le



accademie ma una molteplicitadi fori di discussione e di elaborazione di pensiero che la storiografia
filosofica ha rubricato sotto I’ etichetta di Popul ar philosophien.

A uno sguardo pil ravvicinato si coglie con sufficiente chiarezza un campo di tensione dialettica fra due
estremi, che per semplicita possiamo chiamare ‘ materialismo’ e ‘teodicea’. Da un lato laricezione delle
dottrine francesi tra sensismo e materialismo — Condillac, La Mettrie, Helvetius, d' Holbach ma anche e
soprattutto del ginevrino Charles Bonnet —, dall’ altra quella coazione quasi ossessiva apensare il mondo in
termini di armonia universale, ancorché dissimulata nella multiforme congerie degli eventi empirici, prima
dellaresafinale aquella che Max Weber ha chiamato la Entzauberung der Welt, il disincanto del mondo, e
che Leo Spitzer, in sintonia con Novalis, ha definito la decristianizzazione dell’ Europa moderna.

E traquesti due poli la presenza magnetica e insieme contraddittoria del pensiero di Rousseau, nei cui
confronti Herder avanzariserve, pur subendone, come molti della sua generazione, una profonda e pervasiva
influenza.

Matematica, dimostrazione, deduzione erano i fondamenti dell’imponente edificio filosofico in cui Christian
Wollf ha dato sistemazione compiuta e definitivaa pensiero leibniziano e con auna rappresentazione
dell’uomo come essere razionale, la cui naturasi iscrive nel disegno metafisico di un universo regolato dalla
volonta divina: non ¢’ € una veritadi fatto al di fuori della verita di ragione eil rapporto traanimae corpo e
regolato a priori dalla volontarazionale di Dio.

Daqui alaconclusione che tutto cio che € proprio dell’ uomo, ivi inclusala suafacolta di relazionarsi
mediante lalingua ai suoi simili, siariconducibile al disegno armonico dell’ universo il passo € non solo
breve ma necessariamente deducibile dalle premesse metafisiche del suo pensiero.

Quando Herder nel 1769, lasciando Riga, decide di partecipare a concorso indetto in quell’anno

dall’ Accademia delle Scienze di Berlino, che presentava ai candidati il temadell’ origine naturale del
linguaggio, chiedendo ad essi di fornire un’ipotesi che spieghi “attraverso quali mezzi” gli uomini sono
giunti all’invenzione dellalingua, lasfida s presentava sotto un duplice aspetto: daun lato si trattava di farei
conti con leipotesi francesi, in primo luogo quelladi Condillac, condivisa da Rousseau, basata sulla natura
sensitiva dell’ uomo, quella che lo accomuna agli animali, dall’ altro con I’ipotesi metafisica che dichiara

I’ origine divina dellalingua, quella sostenuta autorevolmente da Johann Peter Slissmilch in un saggio del
1756 aloraassai noto.

Origine naturale, dunque, o origine divina? Larispostadi Herder, daun punto di vista strettamente
argomentativo, s presenta come una sorta di compromesso trale due ipotesi antitetiche ricordate prima.
Linguae pensiero si implicano avicenda, ossianon si da lingua senza pensiero né pensiero senzalingua—
questa e anche latesi di Slissmilch, comelo fu molti secoli primadi Agostino nel De Magistro — mail
pensiero, e quindi anche lalingua, sono iscritti nella natura dell’ uomo, che partecipa della natura animale
sotto il profilo dellasensibilita masi differenziada per le modalita di elaborazione dei contenuti della
percezione empirica.



L’ aspetto che qui interessa non e capire quanto lates di Herder siaoriginale, seliquidi 0 meno un’ipotesi
metafisicacircal’ origine del linguaggio o se faccia proprie le posizioni di Condillac o di Rousseau, quanto
piuttosto la peculiare relazione che egli stabilisce tra natura e linguaggio. La chiave del suo saggio einsieme
larisposta al quesito dell’ accademia berlinese —“ Abbandonati alle loro capacita naturali, gli esseri umani
hanno potuto inventarsi il linguaggio?’ — stagiatutta nell’incipit: “giain quanto animale I’uomo haun
linguaggio”. Unincipit che deve essere letto in stretta relazione con I’ esergo ciceroniano: “Vocabula sunt
notae rerum”. Dunque origine naturale, nel senso di ‘animale’ e nello stesso tempo capacita simbolica
(“Itaque hoc idem Aristoteles symbolon appellat, quod latine est nota”, afferma sempre Cicerone).

L’ uomo ha dunque in comune con gli animali dotati di organi di fonazione I’ istintiva reazione vocale agli
stimoli emotivi del mondo. Ma, adifferenzadi tutti gli altri animali, questarispostas articolain unavarieta
molto piu estesa di reazioni possibili. Tale varieta e dipendente dalla ricchezza di esperienze del mondo che &
propriadell’uomo. Mentre gli atri animali, anche quelli delle specie piu evolute, hanno un raggio
esperienziale limitato, I’ uomo, paradossalmente, in virtu della sua ‘fragilita sensorial€’, deve entrarein
relazione con unamolteplicitadi situazioni ambientali, che all’ animale e sconosciuta. Da qui nasce I’ esigenza
di nominare gli oggetti della sua percezione per poterli ordinare: “ stiamo discutendo — dice Herder — della
genesi intrinseca e necessaria di una parola, intesa come contrassegno di una lucida coscienza...”. La
parola ha dungue un carattere ‘ necessario’: e questo I’ aspetto forse piu rilevante dell’ argomentazione
herderiana.

La parola é necessaria sotto un duplice aspetto: e |’ espressione di un’ urgenza emotiva attivata dall’ esterno, in
modo non dissimile dal verso emesso da un animale, ma é anche il solo modo che |I’uomo ha di governare
selettivamente la complessita della sua vita di relazione. Se I’uomo non identificasse le cose che vede e
ascolta (I’ udito é per Herder il senso primario della nominazione), se non le marcasse singolarmente con
I"emissione di un suono specifico strettamente connesso con una rappresentazione mentale, egli sarebbe
sopraffatto dalla natura.

Masi puo ancora parlare di necessita naturale, considerato il ruolo che I’ intelletto gioca in questa vicenda?
Diamo la parola a Herder:

posto nello stato di sensatezza (Besonnenheit) che gli € proprio e tale sensatezza (riflessione) per laprima
volta operando liberamente, I’uomo invento il linguaggio. Infatti, che cos e lariflessione e che cos el
linguaggio? (...) Questa sensatezza e un carattere peculiare dell’ uomo, essenziae al suo genere: altrettanto 1o
sono il linguaggio e I’invenzione personae del linguaggio.

E poco oltre:

ecco inventato il linguaggio, e inventato in una maniera altrettanto naturale e necessaria all’ uomo quanto il
SUO essere uomo”.



Herder ritiene dunque che la‘passivita dell’ espressione emotivaimmediatae |’ attivitd dell’ esercizio
analitico della ragione siano entrambi la manifestazione della natura dell’ uomo, di una naturache diviene e s
trasforma mediante |’ esperienza del mondo.

Laconclusione di questo ragionamento € che I’ esercizio dellarazionalita, lafacoltadi pensiero, che s
manifesta verso |’ esterno attraverso la parola proferita, scaturisce da un’esigenza naturale: pensare e sentire
non sono in opposizione traloro ma due momenti strettamente connessi. Unatesi che avraimportanti effetti
sulla concezione herderiana della poesia e della mitol ogia situate nello stesso orizzonte razional -percettivo.
Con questo ragionamento pare dunque confutata definitivamente |’ ipotesi di Stissmilch e di coloro che
affermavano I’ origine divina dellalingua. Ma si tratta davvero di una confutazione della spiegazione
religiosa?

Sicuramente la posizione di Herder apparivatale dal punto di vistadel deduzionisti puri, ossiade fautori di
una metafisica che si riconosceva nellatradizione, che da Aristotele, attraverso San Tommaso, arrivavafino a
Wolff, secondo |a quale natura e ragione sono ontol ogicamente separate.

Al contrario, dal punto di vistadi un panteismo di ispirazione spinoziana, vale a dire da una prospettiva
monistica, lingua, pensiero, ragione possono essere intese come profondamente radicate in quella stessa
naturadi cui partecipano I’uomo, gli animali e tutto cio che esiste d mondo. Se il divino &€ nel mondo stesso,
physis, aisthesis e logos costituiscono nell’ uomo un’ unitainscindibile.

Sull’influenza di Spinoza sul pensiero di Herder sono state scritte pagine autorevoli e persuasive e non mi
diffonderd quindi su questo argomento.

Questa filigrana spinoziana del suo saggio consente oradi capire laduplicitaacui si accennava primae che
per semplificare abbiamo chiamato ‘materialismo’ e ‘teodicea’.

E, a di ladi Herder, ma certamente anche sotto la sua influenza, spiega perché I’ antropologia letteraria dei
romanzi di formazione — penso al’ Anton Reiser di Moritz maanche, siapurein modo piu cifrato, a Wilhelm
Meister goethiano — siain bilico tra una sofferenza rassegnata alla disarmonia del mondo e |’ utopiadi un
disegno armonico dell’ universo in cui la dissonanza del singolo uomo trovala sua compiuta risoluzione.

Vedremo fra breve come questa dicotomia dell’ illuminismo trovera nell’ antropol ogia | etteraria una sua
declinazione particolare: al’ ottimismo metafisico di una ragione che separa, unisce e dispone le singole
tessere della vita nel grande puzzle metafisico di un’ eterna armonia celeste si contrappone la‘ malinconia
come disunione, inazione, dissonanza, taedium vitae, oscurita, desperatio dei. Non a caso la patografia
moritziana dell’anima malata di Reiser el tratto visibile di quella Verwirrung der Seele che nel Meister
goethiano porta alla rassegnata eterodirezione della vita, che sl piegaaunaratio, che all’ eroe protagonista
rimarra fatalmente estranea e incomprensibile.

Ma torniamo ancora per un momento al saggio herderiano e a tema della genesi della parola.

L’ apprendimento del linguaggio € un processo in cui st mediano di continuo, come abbiamo visto, intelletto e
sensibilitd, conoscenza e passione. Tale processo siiscrive nell’ orizzonte antropol ogico piu generale della
Menschwerdung des Menschen, vale adire I’ essere uomo non come condizione data, e ancor meno come un
rousseauiano stato edenico originario, ma come conquistadi una finale compiutezza. Dall’ animale all’ uomo,
dai “gridi dellasensazione” al’ uso consapevole della parola per nominare I’ oggetto percepito si da una
progressione in cui si rispecchialaformazione dell’ uomo a prescindere dalle epoche storiche del corso



dell’ umanita. E quando la formazione & compiuta nell’ uomo, scrive Herder,

tutto si bilancia, tutto si risparmia e reintegra, tutto € disposto e ripartito a ragion veduta. Una coerente unita,
un ordine armonioso, un insieme, un sistema: una creatura dotata di sensatezza e linguaggio, di coscienzae di
creativitalinguistica.

Il lascito maggiore del saggio di Herder sull’ origine del linguaggio sta, a nostro avviso, proprio in questa
utopia della compiutezza dell’ umano, che diventa una sorta di paradigma a cui attingeranno tutti coloro a cui
stara a cuore ladimostrazione di come |’ essere dell’ uomo debba coincidere con il suo ‘dover essere’.

Uno degli esiti piu interessanti di questa fenomenologia della VVollendung des Menschen é rappresentato dal
romanzo di formazione, la cui missione e di dare una risposta alla domanda centrale dell’ antropologia
settecentesca: chi €1’ uomo e che uomo sono i10? Rappresentare laformazione di una “vitain formadi libro”,
ossia narrandone la storia, €il modo in cui, per usare le parole di Karl Philipp Moritz, “i fili spezzati s
riannodano nuovamente, cio che era confuso e intricato si riordina(...) eladissonanza, quasi
inavvertitamente, si trasformain melodiosa armonia’.

Dallafilosofiadel linguaggio herderiana a quella che Thomas Saine ha chiamato la “teodicea estetica” di
Moritz si compie un passaggio che mette tuttavia a nudo I’ ambiguita costitutiva che inerisce alla scommessa
di sposare |’ antropologia con |’ estetica (intesa come scienza della percezione sensibile e delle sue
rappresentazioni): la scienza dell’ uomo, per quanto progredita sul piano sperimentale e per quanto sl sia
affrancata dalle ipoteche del razionalismo wolffiano, fatica ancora aliberarsi dall’ ottimismo metafisico del
“migliore dei mondi possibili”.

Il caso Moritz, peraltro, € interessante soprattutto se consideriamo quella singolare intrapresa editoriale, a cui
I”autore dell’ Anton Reiser daravitanel 1783, che é «Gnothi Sauton oder Magazin zur

Erfahrungsseel enkunde», titolo che potremmo tradurre con «Rivista di psicologia empirica.

Rivolgendos ai suoi futuri lettori, nell’ annuncio programmatico del 1792 sulla «V ossische Zeitung», Moritz
dichiaracheil suo scopo sara quello di pubblicare soprattutto testimonianze biografiche e autobiografiche ed
esortai suoi futuri lettori a sottoporgli “facta”, fatti realmente accaduti, vicende di cui loro stessi sono stati
protagonisti o testimoni, purché siano “osservatori scrupolosi”, attenti ai particolari minimi e si astengano
dalle generalizzazioni teoriche.

Madi quali fatti si tratta? Scorrendo le pagine dellarivistasi incontra un’impressionante varieta di storie
private la cui radice comune e avario titolo la patologia mentale o, per usare ladizione piu frequentein
Moritz, la“malattiadell’ anima’. Maattie minime e degenerazioni profonde e irreversibili, piccole anomalie
comportamentali — ad esempio stati ipnotici, fenomeni di sonnambulismo, allucinazioni, premonizioni —e
comportamenti criminali: gesti collerici, omicidi, infanticidi, 0 comportamenti autodistruttivi, suicidi.

A ben vedere, |e cause patol ogiche piu frequenti ci mettono dinanzi un quadro in cui dominaquella che
Hans-Jurgen Schings e Wolf Lepenies hanno visto come la malattia egemone della Germaniadel XVl

secolo —lamalinconia— con tutto il ventaglio delle sue varianti: ipocondria, isteria, spleen, acedia, noia,
misantropia, mestizia, inanita, esaltazione, Weltschmerz.



Se osserviamo la scena letteraria tedesca di questo periodo — siamo nell’ ultimo quarto di secolo del
Settecento — e in particolare cio che accade sul versante del romanzo, ci accorgiamo che lafiguradell’
entusiasta malinconico nelle sue piu diverse declinazioni € la figura dominante, e non solo nel romanzo di
formazione.

E come se intorno a questo emblema della dissonanza dell’ uomo rispetto al disegno armonico dell’ universo

s fosse raccolto tutto lo spettro delle dissociazioni fral’agire eil pensare, fralavitareale e quella
immaginata, fralaLebenswelt ei mondi possibili che la patologia mentale costruisce come realta sostitutive a
guella della propria determinazione storica per sfuggire alla sofferenza della vita.

Ormai I’ipoteca metafisica, che dominavail Versuch tber den Roman di Friedrich von Blanckenburg, il
manifesto teorico del romanzo di formazione pubblicato nel 1774, sembra archiviata o relegatain una
dimensione non piu esplorabile con gli strumenti dellaragione. E forse nemmeno piu accessibile a
quell’intuizione a cui spettavail compito di illuminare la connessione tralavitadel singolo e latotalita

dell’ universo.

Molti indizi inducono acredere che il Moritz psicologo sperimentale, forse a dispetto delle sue stesse
intenzioni, abbia aperto una strada che portain una direzione assai |ontana rispetto ale premesse
gnoseologiche della sua teoria estetica. L’ Anton Reiser, il romanzo che ostinatamente non trova un finale, in
cui Bildung e psicologia si oppongono senza potersi conciliare, e forse la prova piu evidente del fondamento
aporetico del suo pensiero. Un’ aporia estesa, che contagia soprattutto quelle zone di confine del pensiero
filosofico settecentesco che si misurano con le acquisizioni della psicologia sperimentale, con lamedicinae
lafisiologia e che troveranno rappresentazione in quel tentativo ante litteram di fondazione di una mitologia
moderna che sono i romanzi in chiave biografica o autobiografica.

L’impossibilita della Bildung é la prova che tral’ essere dell’uomo eil suo dover essere si € aperta una
frattura che nessuna metafisica riuscira a comporre. Eppure |’ ostinazione con cui Moritz s adopera, sia negli
articoli che pubblichera sullasuarivista, sianei saggi dello stesso periodo, ad esempio i Beitrage zur
Philosophie des Lebens e laKinderlogik, arisolvere|’*anomalia” dell’ uomo mediante un ricorso alla sua
storiaindividuale, ricostruendo le vicende della sua vita a partire dall’ infanzia, dalle prime parole e
rappresentazioni del mondo, € laprovadi un pensiero che vede nell’ origine, siain quelladel singolo uomo,
siain quelladell’ umanita, la possibilita di leggere in nuce un futuro, un percorso necessario e coerente, un
destino.

Da ultimo occorre soffermarsi sull’ apporto di Herder alle generazioni impegnate aliquidare I’ eredita del
classicismo europeo e aripensare le ragioni della poesia moderna a partire da unarevisione radicale

dell’ eredita dell’ antico.

Si tratta precisamente del punto in cui lafilosofiadel linguaggio di Herder incrociala suariflessione sulla
mitologia degli antichi e si apre all’ipotesi di una mitologia moderna.

Mi limitero a evidenziare alcuni passaggi del discorso herderiano che trovano una singolare risonanza una
decinadi anni piu tardi nell’importante studio di Moritz dedicato alla mitologia antica sotto il titolo di
Gotterlehre oder Mythologischen Dichtungen der Alten (Dottrina degli dei ovvero le poesie mitologiche
degli Antichi).



Lamitologia, al pari dellalingua, attinge alle origini dell’ umanita e la suagenesi non e’ arbitrariainvenzione
di uomini inclini afantasie fini a se stesse, ma unaformadi conoscenza e di appropriazione del mondo. In un
testo rimasto inedito, nel Fragment einer Abhandlung tber die Mythologie, besonders tiber die indische
(Frammento di un trattato sulla mitologia, in particolare su quellaindiana) Herder dichiara:

E una prospettiva un po’ troppo angusta, ame pare, se si considerano le mitologie dei popoli come mera
idolatria, come traviamenti della ragione umana, ovvero come una miserevole e cieca superstizione. Perché,
sebbene esse |0 siano state e |0 sono ancora presso la gran parte dei popoli dellaterra, e quasi presso ogni
classe, e debbano essere considerate tali dallo studioso di religioni, tuttavia al filosofo dell’ umanita e
riservata unavisione diversa e piu sottile. Egli le considerainfatti attivita della ragione (Vernunft) umana
anche sul cammino del suoi traviamenti, comei primi infantili tentativi di ordinare le coseintornoaséin
idee o immagini, di rappresentarsi 1o spirito di cio che e e di cio che accade, di esprimere le emozioni che
esse provocano e quindi non solo di fissare questo piccolo tesoro di astrazioni umane tramite costumi, canti,
narrazioni, madi raccomandarlo anche ai posteri.

Herder assegna dunque alla mitologia una qualita esplicitamente gnoseol ogica: |afacolta mitopoietica
dell’uomo € la sua facolta conoscitiva originaria e |’ infanzia dell’ umanita viene cosi a coincidere con
I’'infanzia come eta della vita dell’ uomo.

Anche secondo Moritz “le poesie mitol ogiche devono essere considerate come unalingua dellafantasia’, la
“cui essenza e di dareforma”.

(...) Il fatto che nelle poesie mitologiche si celi contemporaneamente una traccia segreta della storiapiu
remota, ormai andata perduta, conferisce ad esse un’ autorevolezza maggiore, perché non sono una mera
fantasia 0 un mero gioco dello spirito, che si disperde nell’ ariama, in virtu dellaloro connessione con gli
accadimenti piu originari, acquistano unarilevanzatale daimpedire laloro trasformazione in semplici
allegorie.

Proviamo oraatirare lefiladi queste osservazioni. Abbiamo visto come una connessione stretta uniscale
riflessioni settecentesche intorno all’ origine di cio che caratterizzal’ uomo, le sue facolta sensibili e
intellettive con il rinnovamento dell’idea di letteratura. L’ anello che unisce questi due ambiti
tradizionalmente separati € 1’indagine sui fondamenti e sull’ origine della mitologia. In Herder filosofia del
linguaggio e mitografia sono momenti complementari di un discorso sulla natura dell’ uomo affrancato dalle
ipoteche metafisiche tradizionali, dal dualismo mente e corpo, res cogitans e res extensa. Il suo lessico
filosofico e ispirato a Spinoza e ancora piu profondamente, come harilevato Dilthey, alatradizione del
neoplatonismo rinascimentale, al panteismo di Giordano Bruno e alla suaripresain Shaftesbury, la cui
influenza su Herder, Goethe, Schelling, Friedrich Schlegel e Schleiermacher, per quanto giarilevata da
Dilthey e Cassirer, meriterebbe ulteriori approfondimenti.

Anchein Moritz la natura dell’ uomo partecipa della stessaidea di “organismo vivente” in cui Si ricompone la
scissione trares cogitans e res extensa. Anche per lui esiste una Urkraft, una‘forzaoriginaria’ che s
manifestain ogni singolo punto dell’ universo, come in ogni singolo momento della vita individuale. Solo che
guesta fiducia nell’ origine divina e nella connessione universale di tutte le cose incontra sulla sua strada il
potere demoniaco della disgregazione, della frantumazione delle coscienze, della malattia dell’ anima. La sua
psicologia sperimentale gli fornisce un teatro della dissoluzione e della disarmoniadinanzi al quale



I ottimismo della ragione vacilla

Il romanzo dellavita diventa allora un “romanzo psicologico” dall’ epilogo impossibile, opera aperta,
indecidibile, sospesa fra sogno e realta. Anton Reiser, I’ eroe che sognail suo riscatto improbabile sul

pal coscenico di una compagniateatrale di giro €1’emblema di un mondo che haormai preso congedo da Dio
ma che, forse proprio percio, si ostina a cercarlo.

Nel capitoli che seguono vedremo come guesta ricerca ostinata prenda le mosse da una diagnosi del poetico
di naturafilosofico-storica afronte di una Modernita vissuta come eta della lacerazione, della mancanza e
della nostalgia per I’ Antichita come eta della compiutezza e della perfezione perdute.

Allagenerazione di giovani studiosi ed eruditi del cosiddetto romanticismo di Jena, quellache nel 1798 diede
vita alarivista «Athenaeum», si deve il passo decisivo verso una costruzione del futuro dellaModernita e
quindi dell’inversione dell’ utopia: dal lontano passato della classicita a un futuro ancorain larga parte
inconoscibile, ma che per lo meno concedeval’illusione di poterlo progettare e costruire a propria misura.

Questo rovesciamento di prospettiva utopica, che ha segnato in profondital’immagine della Modernita, ha
richiesto tuttavia una dose massiccia di nuovo incantamento del mondo (Entzauberung der Welt) sotto la
formadi un misticismo estetico, di cui Friedrich Schlegel, Friedrich Schleiermacher e Novalis furono i
massimi rappresentanti.

La stagione dell’ antropologia e della scienza dell’ uomo secolarizzata fu neutralizzata dall’ avvento
dell’idealismo e dal reincantamento romantico. Cosi I’ eta del disincanto definitivo venne alontanata di molti
decenni.

Questo saggio e un estratto da Roberto Gilodi, Origini della critica letteraria (Mimesis) da pochi giorni in
libreria

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



http://www.mimesisedizioni.it/Filosofie/Origini-della-critica-letteraria.html
http://www.mimesisedizioni.it/Filosofie/Origini-della-critica-letteraria.html
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




ORIGINI DELLA CRITICA LETTERARIA

HERDER, MORITZ, FR. SCHLEGEL E SCHLEIERMACHER

e
-.'__,_--"
_
CRRRE. e
o
¥ W. iﬁ



