
 

Il diritto alla conoscenza 
Stefano Rodotà
31 Gennaio 2014

Pubblichiamo una sintesi dell'intervento di Stefano Rodotà in corso a Venezia alla Fondazione Cini, al
seminario della Scuola per Librai Umberto e Elisabetta Mauri

 

In un bellissimo saggio dal titolo Fame di sapere, che poi nel testo diventa fame di conoscenza, Francesco
Remotti ci conduce alle radici dell’umanità e alle origini della nostra cultura, quella delle parole iniziali della
Metafisica di Aristotele: “Tutti gli uomini, per natura, desiderano sapere”. Fame indica un bisogno primario
che, se non viene soddisfatto, porta la persona a morire. E dunque si può morite per mancanza di cibo, ma
pure di sapere, in una unione tra corpo e mente.

 

A che cosa, però, ci riferiamo oggi parlando di conoscenza, poiché l’intera nostra società viene definita,
appunto, della conoscenza? Viviamo in uno spazio sociale dilatato, senza precedenti nella storia dell’umanità,
creato da Internet, identificato con la Rete, dove si mescolano soggetti e fenomeni diversi, dove i ruoli
possono cambiare vorticosamente e gli interessi trovarsi in conflitto. Questo spazio è riempito d’una infinita
conoscenza che, per le sue caratteristiche, Luciano Gallino ha definito un “bene pubblico globale” e che,
anzi, viene ormai sempre più considerata un “bene comune”, liberamente accessibile da ogni persona. Che
cosa vuol dire, allora, percorrere quest’immenso territorio muniti d’un diritto?

 

La risposta più ovvia – attingere la maggior quantità possibile di sapere - è ormai insufficiente, talvolta
ingannevole. Bisogna andare oltre ogni formula semplice, scoprendo spesso che, una volta avviata una analisi
appena più attenta, anche in passato l’accesso al sapere poneva numerosi problemi e, soprattutto, rifletteva
una divisione netta tra produttori e consumatori della conoscenza. Oggi abbiamo la consapevolezza della
impossibilità di tracciare una definitiva, stabile linea di confine tra quei due mondi e quelle due figure. Siamo
di fronte ad un rapporto paritetico tra ricezione e produzione, ogni utente si fa produttore, cambiando così la
natura stessa della conoscenza in rete, tanto che si è potuto concludere che ormai è stata annullata ogni
differenza tra sfera culturale, sfera sociale, sfera mediatica.

 

Da queste considerazioni, tuttavia, non si può trarre la conclusione che diritto alla conoscenza significhi
diritto a qualsiasi conoscenza, in qualsiasi modo o forma, guardando al mondo come ad una miniera a cielo
aperto, dove qualsiasi informazione diviene liberamente disponibile. Esempi quotidiani mostrano che non è
così. Basta ricordare il cosiddetto Datagate, la rivelazione che una agenzia americana raccoglie milioni di dati
e li adopera per controllare le persone su scala planetaria. E’ stata così riscoperta l’importanza della privacy,
diritto fondamentale da rispettare a tutela della libertà di ciascuno. Ma, all’interno della stessa sfera privata, il
diritto di sapere può rovesciarsi nel diritto di non sapere, come accade quando una persona, ad esempio, non
vuole che le vengano comunicate informazioni riguardanti il suo stato di salute. E la tutela della privacy può

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/il-diritto-alla-conoscenza
https://test.doppiozero.com/stefano-rodota
http://www.scuolalibraiuem.it/


esigere una amputazione della conoscenza in rete, come accade con il diritto all’oblio che richiede appunto la
cancellazione di informazioni già legittimamente raccolte.

 

Gli intrecci non si fermano qui. La stessa garanzia del diritto alla privacy si indebolisce, fino a scomparire,
quando siamo di fronte a “figure pubbliche” – politici, attori, sportivi – che hanno scelto appunto di vivere in
pubblico. E, considerando in particolare i politici, ci accorgiamo che il diritto alla conoscenza è funzionale al
controllo diffuso che i cittadini devono poter esercitare su chiunque detenga un potere, facendo così emergere
la dimensione della trasparenza come un connotato della democrazia.

 

Nasce così una sfera pubblico-politica dove gli arcana imperii sono sempre meno accettati. Vicende come
quelle di Wikileaks e del Datagate hanno mostrato come fossero state colte tutte le opportunità tecnologiche
per far crescere quasi senza limiti la raccolta delle informazioni e la loro conservazione in banche dati sempre
più gigantesche, dove le informazioni sono divenute sempre più facilmente reperibili, alla portata di molti,
accessibili a distanza, agevoli da divulgare. E questo ha fatto nascere la diffusa consapevolezza che lì si stava
depositando un nuovo sapere sociale, che non poteva più essere sequestrato con le vecchie regole sul segreto
e di cui i cittadini si sentivano i veri “proprietari”, dunque legittimati ad esercitare in questa direzione il loro
diritto alla conoscenza, a quel “cercare, ricevere, diffondere” informazioni di cui parla la Dichiarazione
universale dei diriti dell’uomo dell’Onu.  

 

Di nuovo un radicale cambiamento di scenario. Il mondo si svela nella sua sempre più sconfinata ricchezza
informativa, che ridisegna il ruolo del cittadino nella sfera pubblica, incidendo al tempo stesso, e in modo
ancor più profondo, sul modo in cui ciascuno ridefinisce se stesso di fronte a questo sapere che gli si presenta
come infinito, alla cui definizione e crescita anch’egli può contribuire. Abbiamo diritto alla conoscenza
perché solo così possiamo liberamente costruire la nostra personalità, e dunque gli stessi sistemi istituzionali
devono essere strutturati in modo da permettere pienezza del vivere, dell’essere davvero se stessi. Tutto il
sapere del mondo è lì. a portata di mano, e nessun ostacolo deve essere posto alla libertà di accedervi.

 

Si innestano qui conflitti che non sono tra vecchio e nuovo, tra continuità e discontinuità, ma che hanno la
loro origine nella molteplicità degli interessi Richiamando le “enclosures” dei fondi che si verificarono in
Gran Bretagna a partire dal Settecento, sottraendo quei beni agli usi comuni, si denuncia oggi il rischio di un
nuovo movimento per la “chiusura” di quel bene globale che è appunto la conoscenza. Reggono, di fronte
alla nuova realtà, categorie proprietarie forti come il diritto d’autore e il diritto di brevetto? L’accesso al
mondo della conoscenza deve passare attraverso la logica del mercato o attraverso la logica dei diritti? La
conoscenza è una merce o un bene comune?

 

Questi sono conflitti reali che, tuttavia, proprio nella realtà possono trovare forme di composizione lontane
dalla pretesa di far prevalere uno soltanto degli interessi in campo. Il punto di riferimento è rappresentato dal
fatto, innegabile, che la tecnologia ha “reinventato” la conoscenza, sì che nessuno può pretendere di esserne
il proprietario più o meno esclusivo. Il problema, allora, diventa quello di garantire al massimo la possibilità
di essere protagonisti nella produzione della conoscenza (e questo implica diritto di accesso alla tecnologia e
ostilità alla censura); quello di capovolgere l’assunto secondo il quale unico riferimento deve essere la logica
proprietaria; quello di inventare forme anche giuridiche di riconoscimento concreto del diritto alla
conoscenza, liberandosi dalla tentazione di rifugiarsi nelle vecchie categorie, che la forza delle cose
continuamente scardina (ecco, allora, le tariffe flat, i creative commons e tutti gli altri strumenti che



disegnano un contesto istituzionale dove diventa possibile la composizione degli interessi).

 

Dinamiche, queste, che sembrano destinate a funzionare quando ci si trasferisce nella dimensione digitale.
Ma il libro, il libro di carta, con il piacere di sentirlo fisicamente, con la sua persistenza che lo sottrae alle
ingiurie del tempo che colpiscono i dati digitali e li fanno deperibili e non più leggibili? In questo nuovo
universo il libro non custodisce solo una memoria, ma un modo d’essere che, nelle  varie forme della scrittura
e degli strumenti ai quali è stata affidata, davvero può dirsi che ha accompagnato la storia dell’umanità. E la
sua fisicità, che incorpora un bene immateriale come la conoscenza, ha bisogno dei suoi luoghi anch’essi
storici, ma adeguati al mutamento, le librerie appunto, dove rimane il contatto effettivo tra lettore e libro.

 

Il precettore settecentesco rivolgeva questo invito al suo discepolo: “Si vous êtes curieux, allez voyager”.
L’invito al viaggio rimane, continua ad essere fondato sulla curiosità intellettuale, si estende all’intero mondo
della conoscenza, e ai molteplici strumenti che , lì, ciascuno di noi può adoperare.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

