
 

Mantegna fuori prospettiva 
Giuseppe Di Napoli
19 Febbraio 2014

Nonostante l’accorato e civile confronto tra i “guelfi” e i “ghibellini” del nuovo allestimento de “Il Cristo
morto” (tempera su tela di 68x81 cm) dipinta da Andrea Mantegna nel 1480-1484, ideato e realizzato dal
regista Ermanno Olmi nelle sale della Pinacoteca di Brera a Milano, le due posizioni restano inconciliabili e
distanti tra loro. I punti, diciamo così, forti, che il regista ha esposto durante una affollatissima conferenza,
organizzata dalla Soprintendente Sandrina Bandera nella Sala della Passione della Pinacoteca, per rispondere
alle polemiche che l’iniziativa ha sollevato, sono tutti riducibili ad una personalissima concezione del
dipinto, dalla quale il regista fa discendere, coerentemente, anche la particolare collocazione dell’opera.

 

Ora che le scintille delle polemiche si sono momentaneamente spente proviamo a riflettere sulle ragioni
principali che hanno motivato questa scelta espositiva. Il regista Ermanno Olmi nella descrizione dei criteri
che lo hanno portato ad adottare questa soluzione indica la luce come uno dei fattori determinanti, in virtù del
fatto che il dipinto fu eseguito dal Mantegna a tempera magra su tela senza preparazione del fondo, ragion
per cui se ne sconsiglia l’esposizione a luci dirette e violente che rischierebbero di compromettere la
protezione e la conservazione dell’opera stessa.

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/mantegna-fuori-prospettiva
https://test.doppiozero.com/giuseppe-di-napoli


 

Non abbiamo quindi motivo di dubitare della competenza professionale dei light-designers della “Metis
Lighting” dello studio Maronati, i quali avranno di certo calibrato la composizione spettrale della luce in
funzione di queste esigenze.

 

Tuttavia i problemi che attengono all’illuminazione di un dipinto non sono riducibili unicamente agli aspetti
di natura fisica: a ben considerare, le implicazioni di ordine percettivo sono di fatto quelle più rilevanti, e ad
esse anche la più attenta e consapevole soluzione tecnica deve inevitabilmente rapportarsi, in quanto
corrispondono a come effettivamente si vede l’opera, fine ultimo dell’istituzione museale.

 

Riteniamo che sussistano più che motivate ragioni per considerare lo spazio museale il luogo in cui
l’insormontabile differenza tra la luce fisica e la luce percepita si riveli nel modo più eclatante. Ciò che,
infatti, in questo contesto costituisce l’oggetto di maggiore attenzione è proprio la luce percepita, la quale,
come riportano i manuali di illuminotecnica, non va confusa con la luminanza, la quantità di luce riflessa da
una superficie, misurabile con adeguata strumentazione fotometrica.

 

Lo strumento di controllo della luminanza può registrare lo stesso valore là dove l’occhio percepisce delle
nette differenze di luminosità, che non dipendono esclusivamente dall’intensità della luce che colpisce la
retina in un dato punto, bensì dal valore di luminosità che nello stesso istante viene registrato anche nelle aree
contigue. La letteratura scientifica sull’argomento è oramai così estesa e nota da fornire adeguata
consapevolezza e consigliare più cautela nelle soluzioni espositive che non tengono conto della complessità
di questi fenomeni, poiché il rischio è quello di incappare in imperdonabili distorsioni dei valori cromatici e



luministici che il pittore ha instillato nella propria opera, alterandone le qualità formali ed estetiche.

 

Nel determinare l’intensità del flusso luminoso che l’apparecchio illuminante deve irradiare, si dovrebbe
tenere conto anche del valore di luminosità aggiuntiva o indotta per effetto del contrasto simultaneo generato
dall’elevata differenza che sussiste tra la luminosità intrinseca all’opera e quella dello sfondo. L’opera del
Mantegna, incastonata come una cripta sepolcrale in un grande pannello invisibile, galleggia in uno sfondo
nero che le conferisce un’eccesiva luminosità, tale da farla apparire agli occhi dei visitatori non più come una
tela opaca ma come uno schermo trasparente e retroilluminato.

 

 

Come non vedere che questa intensificazione della luminosità accende le parti del corpo di Cristo in luce al
punto da travisare quei “toni spenti” con cui Mantegna aveva modellato le membra scoperte dal sudario,
conferendo all’anatomia del corpo il rilievo esangue della fredda immobilità della morte, che ora invece
assume un’irrealistica traslucidità? È di per sé evidente che un dipinto non è un oggetto qualsiasi, e ciò che ai
nostri occhi interessa vedere al meglio non è la tela, il suo supporto materiale, bensì l’immagine che su
questa tela è stata dipinta. L’illuminazione che avrebbe reso pieno servigio alla famosa opera doveva limitarsi
a valorizzare i rapporti di luminosità interni all’immagine pittorica, così come li aveva dipinti Mantegna, con
i toni marmorei che simulano la scultura, ricorrendo alla tecnica pittorica prossima alla grisaglia.

 



Con l’occhio conquistato dalla sensibilità luministica di impianto classico, Mantegna incastona i
serpeggiamenti delle lumeggiature che di piega in piega legano il corpo di Cristo al piano del sepolcro,
sfruttando all’occorrenza anche la trama del tessuto della tela che, con meticoloso e straordinario controllo
della tecnica pittorica, lascia intenzionalmente trasparire sotto il sottile strato di pigmento allo scopo di
dosare meglio il diffondersi della luce incidente, che diversamente una patina di pigmento avrebbe potuto
riflettere in misura eccessiva in quel punto, alzandone a dismisura la luminosità locale.

 

Il corpo di Cristo in scurto non risponde affatto ai canoni del “realismo ottico”, né alla precisione della
“percezione prospettica”, e sebbene nel comunicato stampa si sostenga che sia “anatomicamente perfetto
nella realistica e cruda rappresentazione”, è del tutto evidente che Mantegna ha preferito lo scorcio alla
prospettiva, per evitare di dipingere i piedi in primo piano con delle dimensioni molto maggiori e, di
converso, la testa molto più piccola di quanto in realtà sia stata dipinta. Il pittore ha ritenuto che il metodo
delle proiezioni parallele, noto oggi come proiezioni assonometriche, nella fattispecie suggerisca la
tridimensionalità del corpo in modo più “naturalistico” delle deformazioni che un’accelerata riduzione
prospettica avrebbe comportato.

 

 



I due sistemi di proiezione adottati da Mantegna, parallelo per il corpo di Cristo e centrale per la pietra dell'unzione

 

Soltanto il piano della pietra dell’unzione è rappresentato con il metodo della prospettiva centrale, come
dimostra la concorrenza delle linee di prolungamento dei lati in un unico punto di fuga posto sopra la testa,
ma oltre il margine della tela.  

 

Il dipinto rappresenta l’immagine del corpo di un uomo morto così come apparve agli occhi di chi lo vide
disteso sul sepolcro dopo la sua deposizione dalla croce e, cosa del tutto differente, non vuole essere il
documento testimoniale che, con la “fedeltà ottica” di una ripresa fotografica, riproduce il cadavere di un
corpo senza vita.



 

L’allestimento del Cristo morto, riporta inoltre il comunicato stampa, isola e distanzia a circa un metro il
dipinto dall’osservatore per consentirne la corretta visione della “forzatura prospettica e cromatica” che lo
caratterizza. I dolenti raffigurati a sinistra, “pensati in una visione reale in posizione inginocchiata
impongono una collocazione ribassata”, ad una altezza di circa 67 centimetri da terra. Cosa si intende per
corretta visione? Il concetto, supponiamo, allude all’altezza degli occhi dei visitatori che viene ritenuta
corretta, evidentemente, se corrisponde all’altezza della linea dell’orizzonte della costruzione prospettica
dell’immagine. Il precetto ha una qualche validità, ma del tutto convenzionale, soltanto nelle rappresentazioni
delle scene dipinte sui fondali delle scenografie teatrali.

 

Il corpo di Crtisto come si sarebbe visto in scorcio prospettico



 

Considerata la formazione culturale e professionale del regista Ermanno Olmi possiamo comprendere
l’origine di questa singolare collocazione del dipinto, che però, se rispondesse realmente ad un parametro
fruitivo di una qualche validità scientifica, ci aspetteremmo che venisse applicato anche a tutti i dipinti
ospitati nei vari musei del mondo, a cominciare ovviamente, dalla stessa Pinacoteca. Sarebbe non privo di
interesse vedere come il regista posizionerebbe la tela dipinta dal Tintoretto che rappresenta “Il ritrovamento
del corpo di San Marco”, le cui dimensioni sono di circa 405x405cm, ospitata qualche sala più in là nella
stessa Pinacoteca. Per rispettare il precetto di corretta visione sopra descritto si dovrebbe interrare nel
pavimento circa 40 cm della tela del Tintoretto, affinché il punto di fuga della scena che si trova sopra la
mano alzata del santo sia collocato ad una altezza corrispondente a quella degli occhi dei visitatori, ovvero a
circa 165cm da terra. Si otterrebbe così, e lo diciamo con ironica amarezza, il “ri-seppellimento” della salma
del santo riversa sul pavimento, che coincidenza vuole, fu dipinta dal Tintoretto con uno scorcio non meno
audace del Cristo del Mantegna.

 

La verità, peraltro dichiarata, è che la collocazione a 67 centimetri da terra è stata decisa per imporre ai
visitatori di genuflettersi al cospetto dell’opera, rivelandosi esattamente quello che è: una violenta ingerenza
nella dimensione psicologica e culturale della percezione soggettiva. Il diritto all’esegesi è fatto salvo per
tutti a prescindere del loro credo religioso, a patto che l’opera rimanga nella sua originaria condizione di
fattura e fruizione. Questo allestimento, invece, comporta una prevaricazione anche del luogo, trasformando
il museo in un luogo religioso, nonché del diritto alla libertà di pensiero e di fruizione dei visitatori. Ogni
visitatore ha diritto di vedere e interpretare l’opera secondo i suoi principi, parametri culturali e fede
religiosa, mentre il compito delle strutture museali, oltre ad assicurare la protezione e la conservazione delle
opere, deve essere proprio quello di predisporne l’esposizione e garantirne la libera fruibilità.

 

“Il bello è difficile” diceva Platone; è difficile da creare e produrre, altrettanto difficile è vederlo, e
sorprendentemente, anche per un regista dotato di indiscussa sensibilità poetica ancora più difficile è
rispettarlo. Rispettare il bello incarnato in una poesia, in un brano musicale, un dipinto significa innanzitutto
garantirne l’integrità, custodirlo e rendere accessibile ai posteri la possibilità di poterlo apprezzare e
ammirare nella sua originaria fattura. Il rispetto del bello esige conseguentemente che non si alteri, deformi o
manometta alcuna proprietà fisica e/o qualità formale.

 

Esporre un’opera in condizioni di fruizione coatta che obbliga i visitatori a pregarci davanti, inducendoli a
una percezione mutuata da un comportamento devozionale, comporta di fatto una deformazione anche dello
statuto dell’opera; significa imporre a tutti, credenti e non, e anche a chi ha idee religiose differenti, di vedere
il dipinto attraverso le lenti del Cristianesimo. Eppure il regista aveva iniziato la conferenza con un omaggio
alla “poesia come mistero”. Le opere d’arte in quanto artefatti prodotti per comunicare ed esprimere il bello,
il mistero e la poesia non possono che essere accessibili a tutti in piena libertà, detengono per questo uno
statuto di universalità e sì di sacralità: laica, però.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



