
 

Il sabotaggio dell'empatia 
Nicola Turrini
27 Marzo 2014

«Tutta una nuvola di filosofia si condensa in una gocciolina di prassi simbolica». Basterebbe questo ellittico
inciso di Ludwig Wittgenstein per riassumere lo spirito dell’ultimo libro di Paolo Virno, Saggio sulla
negazione. Per un’antropologia linguistica (Bollati Boringhieri, 2013, pp. 203) dedicato interamente al
dispiegamento della costellazione linguistico-antropologica che si nasconde dietro alla più inappariscente e
dimessa delle particelle grammaticali del nostro linguaggio: la negazione. Descrivere gli usi e le prerogative
del segno ‘non’ significa qui rivelare alcuni tratti distintivi della forma di vita della nostra specie: la capacità
di prendere le distanze dagli avvenimenti circostanti, dalle pulsioni psichiche o dalle prescrizioni del proprio
corredo istintuale, il bisogno di riti e istituzioni o l’ambivalenza degli affetti. La comune facoltà di dire come
non stanno le cose cela precise implicazioni etiche e politiche sull’indole pubblica della nostra mente e
descrive la singolare discontinuità tra il fondamento biologico della socialità e i suoi sviluppi linguistici.

 

Sull’esistenza di una intersoggettività originaria che precede la stessa costituzione dei soggetti individuali,
hanno insistito in passato pensatori come Vygotskij, Winnicot, Simondon e, più recentemente, gli studi sul
funzionamento dei neuroni specchio hanno riformulato quest’idea in modo particolarmente incisivo,
incardinando l’anteriorità del noi rispetto all’io al funzionamento di un’area specifica del cervello. Il
linguaggio, tuttavia, non costituisce affatto una cassa di risonanza di questa socialità preliminare, non
amplifica una sintonia già garantita da un dispositivo cerebrale. Il pensiero verbale, la creatività del
linguaggio stesso, provoca piuttosto l’indebolimento e la crisi del cosentire cui si deve l’immediata
comprensione delle azioni e delle passioni di un altro animale umano. Ed è proprio la capacità di negare
qualsivoglia rappresentazione (appunto ciò che distingue il linguaggio da altri codici comunicativi basati su
indizi e segnali, nonché dalle prestazioni cognitive più silenziose come sensazioni, immagini mentali), che
permette di mettere in crisi l’originaria empatia neurofisiologica e di mettere in questione l’evidenza
percettiva fino al limite estremo che ci fa dire questo non è un uomo.

 

Il linguaggio non manca di offrire un rimedio al sabotaggio dell’empatia prodotta dai neuroni specchio. La
disattivazione di questo fragile spazio noi-centrico può essere a sua volta disattivata. La sfera pubblica,
«nicchia ecologica delle nostre azioni», lacerazione e sutura allo stesso tempo, trae origine dalla negazione di
una negazione. Il dispositivo della doppia negazione non ripristina la primitiva sintonia prelinguistica ma
differisce questa instabilità costitutiva che continua a mantenere iscritta al proprio interno il rischio del non-
riconoscimento. La categoria che viene qui richiamata è quella, fondamentale per la teologia-politica
occidentale, di katéchon, della forza che trattiene il trionfo dell’Anticristo per il teologo – o il disfacimento
dell’ordine sociale per il pensiero politico medievale e moderno. Il linguaggio è il katéchon naturalistico che,
mediante l’applicazione del ‘non’ a un precedente ‘non’, favorisce la formazione di una sfera pubblica,
trattenendo la catastrofe che, d’altra parte, non smette di alimentare. Questo rimane per l’autore lo sfondo
imprescindibile di qualsiasi movimento politico che miri a una drastica trasformazione dello stato di cose
presente.

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/il-sabotaggio-dellempatia
https://test.doppiozero.com/nicola-turrini
http://www.bollatiboringhieri.it/
http://www.bollatiboringhieri.it/


 

È però il pensiero di Ludwig Wittgenstein a costituire la trama più o meno nascosta su cui si tesse, almeno in
questo libro, il pensiero di Paolo Virno; si può addirittura considerare questo Saggio sulla negazione come
una lunga glossa a un passo dei Quaderni 1914-1916 di Wittgenstein datato 26.11.1914: «Si può negare un’
immagine? No. E in ciò risiede la distinzione tra immagine e proposizione. L’immagine può servire da
proposizione. Ma allora all’immagine viene ad aggiungersi qualcosa che le fa dire qualcosa. In breve: io
posso negare solo che l’immagine sia giusta, ma l’immagine stessa non la posso negare». Se la negazione è lo
strumento logico che costituisce la discontinuità della prassi linguistica rispetto alle emozioni e ai
comportamenti prelinguistici, al tempo stesso è l’operatore che retroagisce sugli stessi modificandone il
destino. Da un lato rivela la loro strutturale non identità con gli stati di cose che raffigurano; dall’altro,
invece, ne registra l’occasionale discordanza con una specifica dalla realtà dei fatti.

 

Un’immagine mentale dunque non mostra mai come non stanno le cose, non si lascia confutare ma soltanto
sostituire, e quando presumo di negarla, non ho a che fare con un’immagine, ma con una sua controfigura
linguistica. Le diverse forme di opposizione extralinguistica anche quando impediscono o annullano un altro
fatto, non possono in alcun modo essere considerate negative. Qui emerge con evidenza lo scarto con la
negazione linguistica che invece è capace di sospendere senza sostituire.

 

Nel rapporto tra immagini mentali e negazione linguistica si gioca una partita di vitale importanza,
complementare se vogliamo allo sviluppo di questo Saggio sulla negazione. Virno discute il solo concetto di
Vorstellung, di immagine mentale, ma nel testo originale Wittgenstein usa il più generico Bild (picture per
l’edizione inglese, immagine dunque). Qui si insinua un problema che rimanendo integralmente aderente al
testo wittgensteiniano allo stesso tempo se ne distacca permettendone una diversa lettura: non solamente le
Vorstellungen sono innegabili ma ogni immagine lo è. E possiamo dire di più: le immagini stesse, lungi dal
rimanere operatori vincolati al linguaggio verbale o agli stati di cose rappresentati, hanno una loro specifica
forma di vita e una loro innegabile, ineluttabile efficacia. Noncuranti della propria impotenza a negare, le
immagini dispiegano altrove la loro potenza, sovrapponendosi, generando tensioni interne e anacronismi o
ingannando la percezione; sogni, fotografie, allucinazioni, immagini materiali o fantasmi sfuggenti come
l’aria. E se è vero che «attraverso la mia coordinazione d’oggetti alle parti costitutive dell’immagine, questa
viene a rappresentare uno stato di cose e ad essere giusta o sbagliata» per confondere qualsiasi certezza
basterà qui ricordare che le immagini non sono in relazione ai soli stati di fatto ma anche ad altre immagini.

 

Riformulando un leitmotiv antropologico dello stesso Virno – come sia possibile «fare cose nuove con le
parole» – dovremo ora chiederci come sia possibile fare cose nuove con le immagini. Allo speech act che
sappiamo appartenere integralmente alla dimensione linguistica dovremo affiancare un picture act che renda
conto dell’efficacia delle immagini (su questo tema di veda Horst Bredekamp, Theorie des Bildakts. Über
das Lebensrecht des Bildes, Suhrkamp, Berlino 2011).

 

Ecco finalmente dischiudersi un nuovo ma non meno significativo cantiere di lavoro, un libro possibile di cui
non conosciamo né il titolo né il contenuto ma di cui forse possiamo scorgere il sottotitolo che potrebbe
suonare all’incirca così: Per un’antropologia visiva. Aprire un simile cantiere di lavoro significherà indagare
quali conseguenze sulla prassi e sulla soggettività umana, quale etica e quale forma di vita, siano implicate e
coinvolte nell’uso e nell’esperienza delle immagini. Un’esegesi attenta potrà verificare se e come sia
possibile raggiungere, di nuovo, attraverso una mistica delle immagini la letteralità del dettato
wittgensteiniano che chiude il Tractatus logico-philosophicus: «su ciò, di cui non si può parlare, si deve

http://www.amazon.de/Theorie-Bildakts-Horst-Bredekamp/dp/3518585169
http://www.amazon.de/Theorie-Bildakts-Horst-Bredekamp/dp/3518585169


tacere», ma ciò di cui si deve tacere si può forse aprire alla visione.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

