
 

A un anno da Faro, l'Italia è ancora nella nebbia 
Agostino Riitano
11 Aprile 2014

A partire dagli anni ‘70, cominciò a farsi strada l'idea che il patrimonio immateriale dovesse giovarsi di uno
strumento internazionale di tutela analogo a quello istituito per le ricchezze materiali. La ripartizione del bene
culturale in patrimonio materiale e patrimonio immateriale consegue dalla consapevolezza che la diversità
culturale è necessaria all'umanità quanto la biodiversità lo è alla natura (Raccomandazione sulla salvaguardia
della cultura tradizionale e del folklore, 1989). La prospettiva della “tangibilità” nella tutela dei beni culturali
è stata quindi superata nel 2001 con l’approvazione della convezione UNESCO sul patrimonio culturale
subacqueo, ma la sua piena affermazione avviene durante la Conferenza Generale dell’Unesco del 17 ottobre
2003 a Parigi, quando fu adottata senza voti contrari la Convenzione Universale per la salvaguardia del
patrimonio culturale immateriale.

 

Il 27 agosto 2005 a Faro, in Portogallo, il Consiglio d'Europa sigla una convenzione sul valore dell'eredità
culturale per la società, entrata in vigore nel giugno 2011. Definendo all’art. 2 la community heritage come
“insiemi di persone che attribuiscono valore a degli aspetti specifici dell’eredità culturale, che desiderano,
nell’ambito di un’azione pubblica, sostenere e trasmettere alle generazioni future, la Convenzione integra, gli
strumenti internazionali esistenti, senza sovrapporsi ad essi, bensì incoraggiando le popolazioni ad assumere
un ruolo attivo nel riconoscimento dei valori culturali ereditati, per i quali gli Stati devono promuovere
dinamiche di valorizzazione partecipative.

 

Vale la pena sostenere uno sforzo in tal senso, perché il patrimonio immateriale garantisce diversità culturale
e creatività umana, fattori che concorrono a determinare senso di appartenenza alla propria terra nel cittadino
e sostenibilità nello sviluppo economico. Cornelius Castoriadis insegna che la storia umana è creazione:
attraverso ciò che le comunità sanno creare e produrre, esse istituiscono sé medesime quali istituenti di
società e di civiltà. Il rispetto del patrimonio immateriale è, dunque, alla base di una relazione di reciproco
riconoscimento e legittimazione tra cittadino e istituzioni.

 

L'Italia ha firmato la propria sottoscrizione alla Convenzione di Faro soltanto nel febbraio 2013. È trascorso
un anno. Cosa è cambiato nel nostro paese in merito alle filosofie di tutela?

 

Sebbene la Convenzione di Faro abbia posto le premesse per la gestione del patrimonio intangibile, il
mantenimento di un distinguo tra patrimonio materiale e immateriale, purtroppo, non ha frenato il ricorso a
scelte "spicciole", ricalco di modelli già ritenuti idonei al patrimonio tangibile. Per quanto i calendari degli
eventi, provinciali o comunali, si arricchiscano con manifestazioni ed appuntamenti folkloristici, i saperi, le
conoscenze, gli artefatti della tradizione non incontrano politiche consapevoli del fatto che la ricchezza
intangibile è assicurata dalla trasmissione "di generazione in generazione". Tale processo ereditario è

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/un-anno-da-faro-litalia-e-ancora-nella-nebbia
https://test.doppiozero.com/agostino-riitano
http://www.ufficiostudi.beniculturali.it/mibac/multimedia/UfficioStudi/documents/1362477547947_Convenzione_di_Faro.pdf
http://unipd-centrodirittiumani.it/it/schede/Patrimonio-culturale-e-comunita-di-valori/304
http://unipd-centrodirittiumani.it/it/schede/Patrimonio-culturale-e-comunita-di-valori/304


naturale, ma avviene fintanto che è ritenuto ancora valido per rispondere all'ambiente e alla storia.

 

Dal momento che pratiche di tutela risolte in fatti di mera documentazione e musealizzazione conclamano
l'arresto delle identità locali, delle quali pure si vorrebbe lo sviluppo, più lungimirante e pertinente agli
obiettivi prefissati dalla Convenzione sarebbe orientarsi alla continuità delle forme culturali intangibili
ereditate, mediante misure finanziarie e programmatiche che assicurino ai saperi tradizionali spazi e
soprattutto economie di riferimento: nessuno ricamerà più e il tombolo sarà messo in teca sotto vuoto,
nessuno intreccerà più cesti o batterà tamburi, se il senso della continuità e della trasmissione viene congelato
in un mero catalogo di esperienze trascorse.

 

La mancata corrispondenza tra parti sociali e istituzioni, infatti, produce interdizioni che immobilizzano il
governo del patrimonio culturale: i bisogni sociali restano inascoltati e bloccati; gli interventi pubblici
risultato scollati e figurano ben presto inutili. L'interpretazione dei bisogni culturali della collettività senza il
diretto coinvolgimento di quest'ultima, modifica la relazione comunità-enti pubblici da rapporto tra
interlocutori a dinamica tra antagonisti. Il conflitto che può nascere da divergenze di intenti, nonché da
aspettative disattese, è tuttavia motore di processi innovativi ed è in ogni caso una via di affermazione con
cui la comunità esercita le proprie facoltà "istituenti", facoltà che sono all'origine della politica e della
democrazia. è un'esperienza di conflitto, ad esempio, ad aver meritato il riconoscimento dell'European
Cultural Foundation che per la prima volta ha assegnato il premio internazionale Ecf, Princess Margriet a
un'iniziativa italiana, consegnando il premio al Teatro Valle Occupato. Mentre il Prefetto nega agli occupanti
l'autorizzazione per dare vita a una fondazione, nel tessuto culturale della città gli attivisti mobilitano la
collettività, grazie a un cartellone di alto profilo e a un insieme di attività che fanno del Teatro Valle
Occupato un luogo in grado di animare la sfera pubblica attraverso la cultura. Il Teatro Valle Occupato, che
in patria è un'esperienza "fuori legge", è stato candidato da esperti internazionali provenienti da discipline e
ambiti eterogenei. I criteri di valutazione della giuria hanno riguardato la capacità di innovazione, di visione e
democrazia. Questa vicenda indica che il patrimonio culturale va percepito come un campo aperto a iniziative
e progetti che si riferiscano a domande collettive.

 

Resta infatti da ribadire che la cooperazione con gli enti pubblici è possibile. Un esempio ci viene dal
territorio campano dove, a fronte di culture locali vive e di strumenti vigenti inefficaci, la ricerca di soluzioni
ha maturato strategie fondate sulla condivisione: la costa Amalfi-Sorrento è uno dei pochi territori regionali
ad essere soggetto a un Piano Paesistico; le capacità di tutela e conservazione di quest'ultimo, tuttavia, sono
state inibite dai singoli Piani Urbanistici che non ne hanno assimilato le norme. Per volere e spinta anche
della collettività, si è resa necessaria un'operazione di sinergia tra competenze, grazie alla quale il Centro
universitario europeo per i beni culturali di Ravello ha offerto supporto scientifico alla Sopraintendenza per
elaborare ed attuare un Piano di Gestione del paesaggio culturale della Costiera amalfitana. Il volume
intitolato Il futuro dei territori antichi. Problemi, prospettive e questioni di governance dei Paesaggi Culturali
Evolutivi Viventi, a cura di Ferruccio Ferrigni non solo documenta le attività intraprese, ma afferma che la
metodologia di ricerca e le strategie di conservazione per il piano di gestione del sito si fondano sul
superamento della separazione tra materialità e immaterialità del Patrimonio.

 

È giunto il momento di comprendere, quindi, che non esistono due tipi di patrimonio di pari valore, bensì un
solo patrimonio culturale. Tale dimensione è complessa, fatta di articolazioni, tangibili e non, interagenti e
interdipendenti, uniche e singolari, ma dal valore universale. Senza una visione piena e ampia, gli approcci
metodologici non potranno che essere segmentati, causando condizioni di esclusione o rigidità nelle
iniziative. Se all'immaginario collettivo si dà possibilità di concretezza attraverso pratiche, istituzioni,

http://www.culturalfoundation.eu/pma
http://www.univeur.org/cuebc/index.php/it/collana-territori-storico-e-ambiente-2/662-4-il-futuro-dei-territori-antichi
http://www.univeur.org/cuebc/index.php/it/collana-territori-storico-e-ambiente-2/662-4-il-futuro-dei-territori-antichi


organizzazioni sociali, l'attività di governo allora può dirigere il cambiamento e lo sviluppo verso
un'economia del patrimonio culturale che sia non solo di profitti, ma di relazioni, servizi, saperi che
progrediscono al meglio unitamente ai valori umani che li sostengono.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

