
 

Shakespeare in Cina 
Andrea Berrini
24 Aprile 2014

Ho incontrato Guangming Fu un anno fa, invitato a una cena in famiglia da Zheng Shi, editor del gigantesco
Beijing Publishing Group. Avevo dunque conosciuto questo marito gentile che mi aveva ricevuto come un
amico, e preparato con la consueta dedizione un leggero tè bianco. Con loro la figlia, una ragazza di
nemmeno vent'anni innamorata dell'opera italiana: la mia promessa di invitarli a teatro alla prima occasione
utile è ancora disattesa, ma verrà.

Guangming Fu ci aveva messo un po' a raccontarmi quel che mi aveva fatto drizzare le orecchie: è incaricato
da una casa editrice taiwanese di tradurre in cinese l'opera omnia di Shakespeare (o quasi: 37 testi teatrali e
un poema). "Il lavoro dei miei prossimi dieci anni." Pareva riderci sopra, tanto impervia appare l'impresa.
Per me l'occasione era ghiotta. Continuare nel mio tentativo di capirci qualcosa del rapporto tra le nostre
lingue e il cinese – che qualcuno già ha criticato dicendomi, ma perché semplicemente non te lo studi il
cinese? e io che non l'ho studiato rispondo che queste esplorazioni di sguincio, a partire da una verginità,
scevro da ogni possibile pre-giudizio, danno comunque buoni risultati: è un po' come fare il pesce in barile.
Oppure: cercare il diavolo nei dettagli. Ci siamo accordati per un'intervista.

Intanto il luogo del nostro incontro: il suo ufficio presso il Museo Nazionale della Letteratura Modernista,
sacrario sconosciuto ai più dove nelle sale successive sono esposte come in un album di figurine le facce di
forse un trecento scrittori dalla fine '800 al 2000 (il museo è stato aperto nel 1999), con grande risalto dato a
Lu Xun, e imprevedibilmente a Lao She, antieroe della letteratura 'ufficiale' cinese, scrittore quanto mai
prolifico fino alla conquista del potere da parte dell'Esercito Popolare di Liberazione nel '49, poi preda di una
forte depressione – intristito dalla censura e dal necessario asservimento alla propaganda – fino al suicidio del
1966, alla vigilia della Rivoluzione Culturale.

 

L'ufficio di Guangming Fu risalta di globalizzazione: una grande foto della Torre Eiffel (non è mai stato a
Parigi; ricorda invece con immenso piacere una residenza di quasi tre anni negli States come fosse il periodo
del suo più grande innamoramento), iconografia religiosa cristiana (cattolica e ortodossa) e induista (Shiva).
Quest'uomo ha qui un puro ruolo da funzionario, ma si ritaglia il tempo per tradurre, e continua la sera a casa
sua.

Alle sue spalle due sole traduzioni shakespeariane, una pubblicata in Cina dalla People's Literary Press (a
opera di Zhu Sheng-hao) e poi ripresa, a copyright scaduto, da una infinità di case editrici, l'altra completata a
Taiwan dopo il '49 (a opera di Liang Shi Qiu). Ambedue portate a termine in un arco temporale di circa tre
decenni. Di Zhu Sheng-hao, che iniziò il suo lavoro nel '36, vuole dirmi che era poverissimo, molto malato,
un poeta e uno studioso anch'esso censurato nel '66 con la Rivoluzione Culturale (lui e Shakespeare) e poi
riabilitato – e devo dire che questo refrain, che attribuirebbe il comparire della censura alla Rivoluzione
Culturale come se prima tutto fosse filato liscio mi viene costantemente imbandito, e so che non è vero: è una

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/shakespeare-in-cina
https://test.doppiozero.com/andrea-berrini


retorica di stato, quasi un mantra necessario in qualche modo a riabilitare Mao TzeDong pur condannando la
Rivoluzione Culturale.

 

Del secondo traduttore, Liang Shi Qiu, Guangming Fu mi vuole segnalare l'inimicizia con Lu Xun, che
criticò e da cui fu criticato. Guangming Fu, che è un uomo in apparenza sereno, mitemente determinato, forse
felicemente acquattato dentro a questa sua traduzione, ritiene più accurato quest'ultimo lavoro, distribuito
anche in Cina dagli anni novanta.

Lui preferisce la traduzione di Liang Shi Qiu perché dotata di un apparato completo di note a piè pagina. Che
senso ha, mi spiega, sottoporre al lettore testi senza spiegargliene il significato completo, che nasce dentro un
contesto storico e culturale così lontano? In realtà non sarei propriamente d'accordo: anzi mi piacerebbe
scrutare la reazione di un lettore o di uno spettatore cinese scevro (e dagli!) di ogni pregiudizio al cospetto
degli archetipi Shakespeariani: li condivide, o gli restano oscuri? Propendo per la prima risposta. Bisognerà
provarci.

 

In ogni caso, ritiene che il punto forte della sua traduzione sarà proprio l'apparato di note a piè pagina. E
naturalmente la sua capacità di adattare il testo al cinese mandarino di oggi (vernacular, dice), capace di
trasmetter a chiunque gli stessi 'poetical emotional feelings'. Non sarà facile. Gli chiedo subito: quindi scrivi
in cinese semplificato (quello che Mao Tsedong reinventò, per rendere la lingua più accessibile a una
popolazione di un miliardo di persone che intendeva alfabetizzare per intero): caratteri più semplici (con
meno lineette) e in numero ridotto (fino a due-tremila, non i quasi diecimila della tradizione). Il limite, per un
traduttore letterario, potrebbe essere la limitazione di vocabolario.

Questo è il punto chiave, mi dice Guangming Fu. Io devo rendere il testo accessibile ai più, ma non posso
accontentarmi del mandarino semplificato. Posso purificare il tradizionale (purify, dice), ma non
semplificarlo. La mia lingua deve essere moderna e semplificata nel contenuto, ma non può esserlo
nell'aspetto. E comunque devo riuscire a miscelare, caratteri semplificati, classici, e moderni, per ottenere
degli 'intriguing Chinese characters': e siccome l'inglese imbroglia, io non capisco se stia parlando dei
personaggi o degli ideogrammi. Ahi! Mi sto inoltrando nel bosco più fitto. E l'inglese che parla il mio
interlocutore è stentato abbastanza da indurci in fraintendimenti continui.

Tant'è. Guangming Fu, per ora, ha tradotto (e sono già usciti in libreria) Romeo e Giulietta, il Macbeth e l'
Amleto, che fu il primo. Già, cominciò con "To Be or not To Be". E qui ci incartiamo davvero. Perché le
scelte di traduzione di questa semplice frase (quante volte nella nostra bocca di italiani risuona la frase Essere
o non Essere? e quante ambiguità di significato, quanti sottotesti che rendono forza e sostanza a
un'affermazione che noi abbiamo imparato a scuola e che ci siamo poi ripetuti per tutta la vita, in modo serio
o in modo scherzoso, proprio grazie a questi sottotesti?) per Guangming Fu e i due precedenti traduttori
differiscono e di parecchio.

Innanzitutto nessuno dei tre traduce letteralmente (attenzione, il nostro dialogo avviene nell'inglese
imperfetto di Guangming Fu, e comprendersi non è facile). Intanto il verbo essere così com'è (shi, in pinyin)
non viene mai utilizzato, e i tre preferiscono interpretare Shakespeare, con il risultato di utilizzare verbi che
sono sì più specifici, ma che perdono, appunto, quel sottotesto.

Zhu Sheng-hao utilizza il verbo vivere, con un rafforzativo: sheng huo. E non essere diventa:
distruggere/distruggersi. Per ricordare al lettore che la frase ha una accezione anche 'filosofica' (come dice
Guangming Fu), o psicologica, nella seconda parte della frase aggiunge un aggettivo: considerable (me lo



dice in inglese), cioè notevole, o ragguardevole, o importante problema. Liang Shi Qiu, tranchant, riduce il
dilemma a un 'esistere o non esistere'. Verbo che, a parere di Guangming Fu può avere un'accezione
materiale (il corpo, quindi vivere o morire), ma anche immateriale (l'anima).

Guangmin Fu propende per un 'vivere o morire'. Riduce a questo il dilemma. E si lancia con me in un lungo
excursus sulla concezione della vita ultraterrena nell'Europa (concetto un po' esteso) di quei secoli: a suo
parere il dilemma di Amleto sta anche in quello, nella sorte che attende il suicida, l'omicida, e la vittima: e
quindi di chi vince, in ultima e eterna analisi, la partita.

Ecco: io in questa discussione sul verbo essere sono rimasto a metà strada. Non l'ho risolta con Guangmin Fu
che, terminato il suo orario di lavoro, mi ha portato a cena a fianco del museo, in un accogliente bar ristorante
tutto di legno, e scaffalature, e libri sulle scaffalature, un locale il cui nome, nel nostro alfabeto, spicca
inequivocabilmente come The Blogger. Lì, circondati dai libri, da una clientela piacevolmente mista
(occidentali e cinesi allo stesso tavolo), non abbiamo saputo proseguire: ce ne mancavano le parole.

Essere o che altro? Questo è il mio problema con la lingua cinese.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

