
 

Divina Commedia africana 
Elio Grazioli
12 Maggio 2014
 
version française
 
Al Museo d’Arte Moderna di Francoforte è in corso una grande mostra che nasce da una strana idea: la
Divina Commedia dantesca interpretata da artisti visivi africani. Operazione azzardata, come si comprenderà,
ma davvero curiosa. Lusinghiero per noi è intanto constatare che la Divina Commedia sia considerata un
classico anche in Africa, il che non è scontato, mi pare, anche in tempi di globalizzazione della cultura.
Azzardata perché le culture di riferimento sono così diverse che il risultato dell’incontro è imprevedibile,
tanto più in tempo di postcolonialismo. Curiosa proprio per questo: come leggono gli «africani» – metto tra
virgolette perché evidentemente gli africani sono di molte culture diverse – la Divina Commedia? D’altro
canto, ancora una volta, il capolavoro dantesco si dimostra un modo per parlare del presente in modo
estremamente efficace.

 

Cinquanta artisti di ogni parte dell’Africa sono stati chiamati al confronto, suddivisi naturalmente nelle tre
sezioni del Paradiso, Purgatorio e Inferno, ma appunto in quest’ordine significativamente rovesciato di
percorso. La mostra è visitabile fino al 27 luglio. Il catalogo, di oltre 350 pagine, è ricco di immagini delle
opere e di testi di diversi autori – Simon Njami, Zdenka, Roberto Casati, Johannes Hoff, Clive Kellner,
Achille Mbembe, Pep Subirós – sui molteplici aspetti dell’operazione.

In attesa di visitare la mostra, abbiamo rivolto qualche domanda al curatore, Simon Njami.

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/divina-commedia-africana
https://test.doppiozero.com/elio-grazioli
https://test.doppiozero.com/materiali/ars/divine-comedy-entretien-avec-simon-njami


Bili Bidjocka, Grâces & Intentions & Grâces (2014) Installationsansicht / Installation view MMK Museum für Moderne Kunst Frankfurt am

Main, Foto / photo: Axel Schneider © MMK Frankfurt

Dico subito che ho trovato magnifica l’idea della mostra, ma vorrei vedere con te se corrisponde all’idea
che me ne sono fatto. Dunque comincio con il chiederti: perché la Divina Commedia? Evidentemente Dante
ha saputo elaborare una storia che è diventata a tutti gli effetti un archetipo narrativo: il viaggio nell’altro
mondo che offre la possibilità di parlare di questo di mondo e di disegnare la mappa della cultura, del
sapere. Siamo ancora alla ricerca di un Grande Racconto, come si suol chiamare? Lo è in particolare
l’Africa? O lo scopo è quello di leggere, di interpretare l’Africa?

Simon Njami: Avrei voglia di rispondere: perché è la Divina Commedia! Ma questo, evidentemente, non
basterebbe. Credo di aver letto questo poema per la prima volta quando avevo una dozzina d’anni. Le
domande sull’aldilà mi hanno preoccupato molto presto, come, immagino, un po’ tutti. Ho riletto il poema
diverse volte. Ad ogni lettura cambiava, perché cambiavo io e perché quello che vi leggevo entrava in
risonanza con ciò che diventavo. L’idea di servirmene per fare una mostra mi ha attraversato la mente solo
molto più tardi, in occasione di un’ennesima lettura. L’uomo che ero diventato aveva delle domande che il
bambino, l’adolescente o il giovane adulto non si poneva. Una frase in particolare ha catturato la mia
attenzione; quando Dante e Virgilio passeggiamo nel Limbo, Dante è sorpreso di vedere spiriti così nobili
condannati all’Inferno – anche se il Limbo è una specie di quartiere VIP – e interroga Virgilio che gli dà una
risposta edificante, per quel che riguarda Socrate, Aristotele e gli altri pensatori greci o romani. Sono lì
perché sono nati prima di Cristo. Poi, per Saladino, quest’altra spiegazione magnifica: non venerava il dio
giusto! Questa frase mi è frullata a lungo in testa, e non è tanto il Grande Racconto (di cui continuo a pensare
che abbiamo bisogno) ad avermi attratto, quanto la complessità che la risposta di Virgilio presupponeva. Se
un mussulmano si trovava all’Inferno per non aver lodato il dio che doveva, questo supponeva un dio
assoluto che è l’unica via possibile di salvezza. Ma immaginando che questo racconto fosse stato scritto da
un mussulmano, il dio corretto avrebbe cambiato di natura. Così, questo modo di guardare il mondo
attraverso un prisma culturale, storico, religioso, separava gli umani tra coloro che avevamo fatto per bene i
loro doveri e gli altri. Ma chi decide e in nome di che cosa si fonda questo universalismo esclusivo? Senza
dubbio secondo gli stessi ingranaggi della globalizzazione in cui siamo immersi oggi. Mi è dunque parso



divertente riscrivere la storia e farla interpretare da degli esseri contemporanei che, per la maggior parte,
starebbero tutti, come Saladino, nel Limbo. Non si tratta dunque tanto di un’impresa di interpretazione
dell’Africa quanto di una di reinterpretazione dell’Occidente. Mi piace far tremare le certezze, anche quando
non servono più a granché. Ho voluto, letteralmente, mettere il mondo dell’aldilà a testa in giù.

Evidentemente, partendo dal Paradiso verso l’Inferno, avete rovesciato la direzione del viaggio. E l’idea di
un’età dell’oro degli inizi e della decadenza di oggi? Siamo nell’Inferno?

Simon Njami: Non siamo tutti nell’Inferno, ma alcuni di noi – tra cui io – sono stati cacciati dal Paradiso.
Non perché avevano commesso uno dei sette peccati elencati da Tommaso d’Aquino, ma perché avevano
morso la mela e celebrato la morte di Dio. L’Inferno, come il Paradiso, – è quanto cerco di dire attraverso
questa mostra –, sono nozioni del tutto relative e eminentemente simboliche. Il mio Inferno, che non è
necessariamente quello di tutti, è un mondo che posso percorrere ad occhi spalancati. Un mondo di cui posso
avere una consapevolezza piena. È nei testi che si trova questa frase: felici i semplici di spirito perché il
regno dei cieli è loro. È un prezzo troppo grande da pagare per me. E dirò dunque in questo senso che se il
mio Inferno è il luogo della conoscenza, come una sorta di grande biblioteca universale, allora occorre
meritarselo. È questa la ragione per cui l’ho inscritto nella logica ascensionale.

 

Jems Robert Koko Bi, Convoi Royal, 2007 Installationsansicht / Installation view MMK Museum für Moderne Kunst Frankfurt am Main, Foto /

photo: Axel Schneider © MMK Frankfurt

Perché la mostra e l’operazione intera non vengano viste come «illustrative», potresti cercare di sintetizzare
qual è la visione «africana» della Divina Commedia che emerge dalla mostra? Se trovi la domanda troppo
generale, voglio dire in modo ancora più diretto: che cosa dobbiamo aspettarci dall’Africa come visione?

Simon Njami: L’Africa apporta a Dante la contemporaneità e l’universalità che gli mancavano. Resta senza
dubbio da affidare il poema all’Asia perché il cerchio si chiuda. L’essere contemporaneo non può, secondo
me, essere rinchiuso in una qualsiasi essenzialità. Gli artisti che ho raccolto spezzano il giogo delle vecchie



credenze per crearne delle nuove. Sono buddisti, mussulmani, atei, agnostici, ebrei e… anche cristiani, e
dimostrano che l’aldilà non appartiene a nessuno e che, se vogliamo avvicinarci un po’ ad esso, dobbiamo
farlo in maniera polisemica. Il Purgatorio, per esempio, è stato inventato dai cattolici nell’XI secolo. Qual è
dunque la sua validità oggi nel mistero della vita dopo la morte, se non che è stato ridotto a una  contingenza
materiale? In Africa i morti convivono con i viventi. Non sono veramente morti, ma si apparenterebbero
piuttosto a dei fantasmi, degli zombi, come si dice a Haiti. La visione che emerge da questa mostra non
obbedisce a una causalità unica, ma rappresenta un insieme di opinioni che ho voluto mettere in scena.

Infine, raccontaci a modo tuo qualcuna delle opere, direi quelle che rappresentano al meglio gli argomenti
che ci hai appena esposto.

Simon Njami: Tutte le opere rappresentano un elemento di quello che ho voluto dire. È la ragione per cui le
ho raccolte. Ma per il piacere della discussione, ne descrivo una. Si tratta di una barca piena di teste di legno,
nere. L’ho messa nell’Inferno. Quest’opera di Jems Kokobi è una delle poche che non sono state prodotte
appositamente per la mostra. Quando Jems ha realizzato questo insieme, non pensava a Dante, beninteso. Lo
scopo che si era dato era una denuncia della schiavitù. Ma quando ho cominciato a pensare all’esposizione,
questa opera mi è subito tornata alla mente. Per me era la barca di Caronte e non fluttuava sull’Oceano
Atlantico con la stiva piena di «legno d’ebano», ma faceva attraversare lo Stige alle anime dannate.

Un’ultima domanda, se posso richiamare un’opera che in Italia abbiamo visto alla Biennale di Venezia e che
mi sembra un buon modo per chiudere, o non chiudere, visto che si tratta appunto di La scrittura infinita di
Bili Bidjoka, che nella tua mostra si trova nell’Inferno. Dunque, potremmo dire, una riscrittura infinita della
Divina Commedia?

Vedo la vita nell’aldilà come una sorta di perpetuo ricominciamento. Siamo condannati a rimanervi per
l’eternità. Ma, contrariamente a Prometeo e alla sua condanna a vedersi mangiare il fegato per i secoli nei
secoli, le condanne della Divina Commedia non sono individuali ma collettive. Non c’è uno spazio dove si
trovi un essere solo, di fronte ai suoi peccati. L’organizzazione è abbastanza «collettivista». Vedo Bidjoka
non nell’Inferno comune e nei suoi molti cerchi, ma nel Limbo. Ora, il Limbo è il luogo dove si trovano tutti
i grandi pensatori. Nella mia versione della Commedia vi ho aggiunto dei personaggi che Dante non poteva
conoscere, come Sartre, Picasso, Caravaggio... Quale luogo potrebbe servire meglio lo scopo di Bidjoka di
descrivere una storia universale del mondo? Tanto più che tutti i tempi si ritrovano in uno stesso spazio, in
una specie di eterocronia sinfonica. Aristotele, Averroè, Socrate, Avicenna sono tutti invitati a scrivere nel
grande libro dell’umanità. E sono l’eternità stessa davanti a loro. Un’eternità che è senza sosta modificata dai
nuovi venuti. Anche Gabriel Garcia Marquez, che ci ha lasciato da poco, vi avrebbe posto. Così, attraverso
l’esposizione, i viventi sono incaricati di fare il lavoro dei morti, o comunque di quelli che non si vedono.
Invitandoli ad aggiungere i loro pensieri nel grande libro, che rimette  contemporaneamente in causa la nostra
nozione di spazio e quella di tempo, Bidjoka li inscrive in un’eternità all’opera e in perpetua mutazione.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



