DOPPIOZERO

Jacques Derrida sulla pena di morte

Arianna Marchente
18 Giugno 2014

Qualche tempo fa Norberto Bobbio ha definito il dibattito che ruota attorno alla questione della pena di morte
come un “0zi0so passatempo dei soliti dotti che non si rendono conto di come vail mondo”. A volte pero
alcuni fatti pongono davanti alla necessita di riesaminare il problema. E il caso di quanto & accaduto, a
distanza di pochi giorni, primain Iran e poi negli Stati Uniti.

In Iran, ainizio aprile, una donna perdona pubblicamente |’ assassino del figlio, e gli evita cosi I esecuzione
della condanna a morte per impiccagione. Negli U.S.A, il 30 aprile, in Oklahoma, Clayton L ockett viene
giustiziato e, acausadi un errore nella somministrazione dei farmaci letali, impiega ben quaranta minuti di
agonia per morire. Due paesi differenti, per cultura e quindi esecuzione della pena, ma una stessa ed identica
morte; e un caso davvero particolare, un’ eccezione, un perdono, potremmo quasi dire una doppia eccezione,
perché accade |i dove, secondo i nostri stereotipi, nessuno se |o sarebbe aspettato.

Questi due avvenimenti denunciano una lacuna: I'insufficienza di una pratica filosofica, che, laddove s
riduce a un mero elenco di argomenti, afavore o contro la pena capitale, appare davvero come un “0zioso
passatempo” . Manca ciog, ancora oggi e forse da sempre, unariflessione fondata e fondante che possa dirsi
davvero geneal ogica e decostruttiva e che, parafrasando Michel Foucault, prendale mosse da un unico e
radicale interrogativo: “Da dove nasce questo nostro singolare pretesa di punire attraverso lamorte?’.

Vera e propria coincidenza, un nuovo testo di Jacques Derrida— dedicato appunto alla penadi morte —esce in
Italiain contemporaneacon i casi iraniano e americano, colmando cosi almeno in parte questa lacuna. In
occasione del decennale della morte del filosofo francese, Jaca Book riprende |a pubblicazione dei suoi
seminari ancorainediti. La pena di morte (Volume 1) raccoglieil primo ciclo del seminario, dell’anno 1999,
dedicato al tema e che proseguira nel 2000, con altre dieci lezioni. Undici lezioni distinte (dodici, se si conta
che laprima é suddivisain due parti) compongono questo primo importante volume, che, come spesso
accade con Derrida, e a di ladella scansione “in giornate”, ha ben poco a che vedere con laformadella
tradizionali lezioni accademiche: si tratta piu che altro di una sortadi una rappresentazione teatrale.

Dobbiamo quindi immaginarci un palcoscenico — il patibolo appunto — su cui S muovono quattro personaggi,
quattro grandi condannati a morte, appartenenti a culture e a epoche diversissime traloro: Socrate, Gesu,
Hallgj e Giovanna d’ Arco. Quale elemento lega e associala storia di questi quattro personaggi, di questi
uomini e di questadonna, a di ladelle eclatanti differenze? Primadi tutto, osserva Derrida, in tutti questi

casi abbiamo a che fare con un’ accusa religiosa che viene pero presain carico — cosi come ladecisione e

I’ esecuzione della pena— dallo Stato, cioe da un potere palitico.


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/jacques-derrida-sulla-pena-di-morte
https://test.doppiozero.com/arianna-marchente
http://www.ibs.it/code/9788816412293/derrida-jacques/pena-morte-vol.html

Da Socrate a Giovanna d’ Arco, quello che emerge el significato a un tempo teologico e politico della pena
di morte. Lungi dall’ essere “unicamente” politica, la penadi morte rivelail suo carattere teologico nel primo
eirripetibile momento in cui viene stabilita: siamo infatti nell’ Esodo e Dio, subito dopo aver prescritto il
sesto comandamento “tu non ucciderai”, ordinaa Mose di mettere a morte tutti coloro che non rispetteranno i
Dieci Comandamenti, con particolare riferimento a sesto.

Come puo Dio dire “tu non ucciderai” e al tempo stesso chiedere che vengano uccisi coloro che non
rispettano la prescrizione? Non ¢’ é qui una contraddizione di termini? No, nessuna contraddizione; siamo
solo davanti a due modi differenti di “dare lamorte”, ed € in questa differenza che si stabilisce I’ essenza della
pena capitale. Nel primo caso infatti, cio che Dio vietaél’ assassinio al di la dellalegge; nel secondo caso,
invece, prescrive e ammette la possibilita di un modo legale di dare la morte.

Lapena di morte € appunto questo assassinio legalizzato, stabilito in origine da Dio per punire
I"'imperdonabile, latrasgressione di una prescrizione, e quindi per ristabilire un ordine che altrimenti
resterebbe infranto. Non si puo uccidere, mac’ e un caso eccezionale che lo consente: un terzo, lalegge, 1o
Stato, detiene cioéil diritto di vita e di morte, unicamente divino. Ecco dunque che la pena di morte nasce
come alleanzatra teologico e politico, Religione e Stato — sempre ammesso che |o stato non abbia di per sé
unanaturareligiosa e sacra.

Bisogna prestare attenzione: non e questa alleanza a produrre la pena di morte, mail contrario. Vaeadire
che il teologico-politico non esisterebbe senza quel trait d’ union, quell’ anello saldo che e la pena capitale.
Inoltre, la condanna a morte non suggella solo I’ alleanza tra due termini, bensi stabilisce unarelazione atre:
quellatrail discorso religioso, quello politico e quello filosofico-ontol ogico.



Questa particolare formadel diritto penale e infatti un altro nome del “proprio” dell’uomo che detiene, a
differenzadi tutti gli altri esseri viventi, la capacita di eccedereil limite naturale, di sacrificarsi in nome di
una dignita che non teme la morte perché vale piti della vita stessa. E un discorso chiaramente filosofico, che
hale sueradici nella platonicavisione dellafilosofia e della vita come “esercizio di morte”, e prosegue
attraverso la concezione kantiana della dignita umana, dell’ uomo come unico essere vivente che, in quanto
persona, deve essere considerato come un fine e mai come un mezzo, ragione per cui diviene necessario
inscrivere la pena di morte nel suo diritto; ritroviamo poi questo discorso nell” hegeliana lotta per il
riconoscimento, che presuppone il rischio della propria vita nello scontro, e nella filosofia heideggeriana, che
fadellamorteil discrimine piu forte tra Dasein e animale: solo I’'uomo pud morire, I’ animale cessa
semplicemente di vivere.

Osservando queste posizioni si capisce perché, commenta astutamente Derrida, non sono mai esistiti, nella
storiadellafilosofia, discorsi abolizionisti: il discorso filosofico tradizionale infatti o riconosce lalegittimita
della pena di morte — come nel caso di Platone, di Kant e di Hegel —oppure si limita atacere la questione —
come fanno Heldegger e Sartre —, laddove tacere € un altro modo di non opporsi e quindi legittimare lo stato
giuridico delle cose. | discorsi abolizionisti vengono condotti per lo pit da giuristi — come nel caso di Cesare
Beccaria— e quasi mai dafilosofi. Ma cosa significa tutto cio? Ha ancora senso ragionare in termini di “a
favore o contro” la pena di morte?

Punto nodale del seminario derridiano é infatti dimostrare che le tesi abolizioniste si servono di argomenti
identici aquelle degli antiabolizionisti, pur volendo sostenere posizioni opposte. Derrida analizzain modo
rigoroso i due grandi filoni tematici che hanno attraversato tanto la storia dell’ abolizionismo quanto quella
dell’ antiabolizionismo.

Dauna parte si hainfatti I’argomento della crudelta, che con la sualogica “anestesiale’ e subdolanon
condannail principio della pena di morte in sé, ma semplicemente la sua scorza esteriore, vale adire la
modalita attraverso cui si dal’ esecuzione.




Legale dare lamorte, basta che non lo si facciain modo eccessivamente crudele: € questalalogica
emblematica degli USA, che negli anni ‘70 hanno sospeso temporaneamente e esecuzioni capitali perché
considerate troppo crudeli; furono poi riattivate un decennio dopo — quando invece tutti gli altri paesi stavano
iniziando a percorrere lavia dell’ abolizione — perché nuovi metodi, meno crudeli, erano stati escogitati,
guegli stessi metodi che hanno condotto di recente alla morte atroce di Clayton L ockett.

Dall’ altrasi hal’argomento dell’ eccezione, che si connette allalogica del perdono, della grazia, e quindi
dello Stato — come voleva anche Schmitt. “ Eccezione” significaammettere lalegittimita della pena di morte
perché ad essa si accompagna sempre la possibilita che lo Stato faccia un’ eccezione, che concedacioé il
diritto di grazia; si creacosi un gioco di rimandi: le istituzioni giuridiche condannano I'imputato, non
assumendosi pero laresponsabilita ultima della condanna, che e rimessa nelle mani del capo dello Stato, il
guale asuavolta pud privarsi di qualsiasi responsabilita affermando che la decisione originaria e stata presa
dagli organi giuridici competenti.

Etimol ogicamente “eccezione” significacio che trascende laregolaelalegge ed € quindi ad un tempo
I"imperdonabile che viene punito con lamorte, e lo Stato, quel terzo che, come abbiamo visto fin dall’ inizio,
detieneil diritto di vitae di morte.

Bisogna quindi superare le logiche della crudelta e dell’ eccezione; bisognaimparare a parlare della pena di
morte “in modo non patetico” e non “statale”. Bisogna cioe rispondere a gran voce alla denuncia derridiana
circalamancanzadi un discorso filosoficamente fondato sulla pena di morte, e per fare cio, suggerisceil
filosofo francese, € necessario partire non dalla decostruzione della“morte”’, ma dalla decostruzione radicale
del concetto filosofico, religioso e politico di “uomo”.

Percorrere la strada di un ripensamento degli umanesimi che fino ad oggi abbiamo visto in gioco, mettere in
discussione il rapporto tra teologico e politico, non per distruggerlo — perché sarebbe ingenuo pensare di
poterlo fare — ma per proporlo in modo nuovo; seguire cioé laviaindicatadai quattro grandi personaggi —
Socrate, Gesu, Hall§ e Giovanna d’ Arco — che Derrida fa muovere sul palcoscenico della sua cattedra, e che,
proprio per questo, sono stati messi a morte, perché proponevano un modo altro di vivere larelazione tra
teologico e politico; riformulare quindi, a partire da quest’ altro umanesimo un nuovo diritto: questi sono solo
alcuni degli spunti che Derridaci offre per rispondere all’ interrogativo sulla pena di morte, anmesso che una
risposta sia possibile.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




