DOPPIOZERO

Animalita: nostalgia delle origini o concetto-
progetto?

Mario Domina
15 Luglio 2014

Sraniamento e parolafilosofica. Anzi, per certi aspetti pud essere considerata cifra essenziale
dell'atteggiamento filosofico. Si filosofa sul serio solo se si opera un'azione straniante — rispetto al mondo, al
senso comune, alla doxa, alle tradizioni, all'autorita, ale credenze. Di piu: solo quando ci s torce fino al
limite estremo del domandare — perché qualcosa e non il nulla? perché sono qui? chi sono? donde viene quel
chi che domanda? — solo aloral'avventura filosofica assumera un senso (drammatico) di vita vissuta.

Di questo tipo di torsioni e costellata la storia della filosofia (dalla periagoghé platonica all'epochée
fenomenologica), ma soltanto di recente |o straniamento ha potuto raggiungere ulteriori livelli di
consapevolezza e drammaticita. La“detective-story” filosofica che Jim Holt conduce con arguzia nella
propriaindagine ontologica intitolata Perché il mondo esiste? [di cui abbiamo scritto qui NdR], non sarebbe forse
stata possibile senza la cosmol ogia novecentesca (ma anche senza le turbe metafisiche di Heidegger); ancor
piu il nostro chiederci che cosa siamo in quanto umani deve parecchio allabiologia e al recente fiorire delle
neuroscienze. Rimane il fatto che € solo lafilosofia, proprio per la congenita attitudine di cui parlavo in
apertura, asapersi in ultimaanalis avventurare, senzatemadi perders, sulle strade stranianti del domandare
pit radicale.

A proposito della domanda circala natura umana— o, ad esser precisi, Se una cosa come la natura umana
esista— molti interessanti spunti ci dail saggio di Felice Cimatti Filosofia dell'animalita. Fin nel titolo il
progetto € ambizioso: s tratta, cioe, di andare alaradice di quel concetto sfuggente e quantomai ambiguo
che e... stavo per scrivere I'hnumanitas, manon avrei shagliato di molto, se & vero chel'umano si costituisce
proprio sulla negazione (mancanza, rimozione, amputazione) di cio che € animale, ovvero di cio che gli
esseri umani vengono considerando altro-da-sé nella maniera piu drastica e pero prossima.

Non seguird puntualmente il testo di Cimatti, ma solo alcuni suoi ragionamenti, per cercare di mostrare come
il nodo siaancora quello spinozista (e irrisolto) della critica (impossibile ma necessaria) all'antropocentrismo
—sullo sfondo di una eticaimmanente, fondata cioé sul diritto assoluto al'esistenza di ogni ente, modo,
essente che afferisce la sostanza

Toltainfatti I'animalita— che parrebbe I'architrave del ragionamento — molti dei concetti-chiave utilizzati da
Cimatti sono riconducibili proprio all'Etica di Spinoza: |a gia citata critica all'antropocentrismo, il rapporto-
opposizione tra corpo e mente (0 “i0”), I'immanenza, I'immaginazione — cosi come un retroterra
interpretativo imprescindibile € quello del pensiero di Deleuze.


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/animalita-nostalgia-delle-origini-o-concetto-progetto
https://test.doppiozero.com/animalita-nostalgia-delle-origini-o-concetto-progetto
https://test.doppiozero.com/mario-domina
https://test.doppiozero.com/materiali/recensioni/perche-divulgare-la-filosofia

Ma procediamo con ordine, e cominciamo dalla nostra amica zecca.

Ormai si potrebbe costruire una vera e propria bibliografia (e fenomenologia) della zecca: quanto piu questo
animale appare insulso (oltre che fastidioso), tanto piu invece assurge alagloria di astrusi ragionamenti di
scienziati e filosofi. Dopo |o zoologo Uexkilll e la celebre distinzione tra ambiente e mondo fatta propria
anche da Heidegger, Ixodesricinus € entrata di diritto nellariflessione estrema e straniante circala nostra
natura umano-animale el rapporto tra natura e cultura, bios e nous.

E proprio |'osservazione del comportamento dell'animale-zecca a determinare di riflesso latesi che “I'uomo &
quell'animale in grado di vedere I'animalita degli atri animali, e quindi di prendere |e distanze dalla propria
stessaanimalita’ (Cimatti, 15): I'uomo, cioe, hon vive in un ambiente, immerso o schiacciato in una
determinazione necessitante (laricercaunidirezionale di un liquido ad una determinata temperaturache si
trova sotto la pelle di determinati mammiferi), egli vive semmai nei “dintorni” degli ambienti, “tra”’ I'uno e
['atro.

Lates che qui Cimatti discute criticamente e abbastanza classica, e non nuovissima: gia Plessner aveva
rilevato la nostra contraddittorieta costitutiva, la*“ posizionalita eccentrica’ per laquale noi siamo quell'ente
(vivente, specie, 0 come si preferisce) in grado di sdoppiarsi in un corpo tragli atri corpi (Korper) ed un
soggetto che é il proprio corpo (Leib): ma“io” in ultimaanalisi ha un corpo, nonlo &, “io” e anzi
essenzialmente cio che prende le distanze dal proprio corpo — e, viavia, datutti gli enti, nominandoli e
dominandoli. Atto descrittivo e prescrittivo gia narrato originariamente nel libro della Genesi.

Nell'evoluzione della specie umana s attiva cosi una vera e proprio macchina antropogenica che nel
costruire un piano trascendente (fatto di “io”, di super-io, di linguaggio, di simboli, di “cultura’ — quella che
con metafora efficace, anche se con intenzione irridente, |'antropofilosofo Clifford Geertz definisce “glassa’),
finisce per seppellire in una parte inconsciadi sé (nei molti strati della“torta’) buona parte della propria
materialita esistenziale: il corpo aderente alavita, che viene ri-costruito (magari nostal gicamente) proprio
attraverso il dispositivo dell'animalita.



Altro elemento importante dell'analisi di Cimatti & ovviamente quello che attiene alla nostra costituzione
linguistica: noi siamo fatti della stessa sostanza di cui é fattalalingua, anzi noi siamo linguaggio —ed e
proprio questalafaglia di maggior divaricazione dall'animalita, cio che ci consente di non aderire ala natura
eadlecose, di dissociarci dallavita guardandola dall'alto, da un piano trascendente.

Ma € paradossalmente attraverso il linguaggio che sembra emergereiil risentimento per I'immediatezza
perduta, come ci rivela l'esperienza dello sguardo dell'animale (ma persino della pietra) e la nudita che questo
sguardo tradisce: tale passaggio del ragionamento di Cimatti (che si serve soprattutto dell'analisi di Lacan e
che gli fa chiedere ironicamente “ che c'e che non va nella pietra?’) non puo non richiamare quella
straordinaria esperienza programmati camente straniante, che e la poesia di Wislawa Szymborka— di huovo di
linguaggio s tratta, per quanto poetico, che e perd in grado di mettere a nudo proprio questo squilibrio
drammatico traun “io” distaccato e la consustanzialita con tutti gli altri esseri, animali, vegetali, minerali —
compresala pietra (I'ente senza mondo, secondo la gerarchia ontologico-esistenziale stabilita da Heidegger,
cui segue I'animale, povero di mondo, con I'uomo in cima, che invece del mondo & formatore), pietra che
perd hadadire lasuain proposito:

Busso alla porta della pietra.

— Sono io fammi entrare.

Non cerco in te unrifugio per |’ eternita.
Non sono infelice.

Non sono senza casa.

I1' mio mondo & degno di ritorno.
Entrero ed usciro a mani vuote.

E come prova d esserci davvero stata
portero solo parole,

a cui nessuno prestera fede.

—Non entrerai — dice la pietra. —
Ti manca il senso del partecipare.

Un dire ovviamente paradossal e, visto che e pur sempre il dire umano ad estorcere un'impossibile parola a
enti o viventi che ne sono costitutivamente privi —eil termine “privi” € modalita essenziae di questo
movimento di scissione/gerarchizzazione (ma sull'antropocentrismo torneremo).

Su questetes a limite estremo del dire e definire —tesi quantomai torte e stranianti, effetti di drastica se non
violenta epochizzazione — si era gia esercitato Giorgio Agamben in un breve testo, e pero densissimo di
spunti teoretici, L'aperto, il cui titolo rinviaallariflessione di Heidegger sull'ottava delle Elegie duines di
Rilke, dove é di nuovo il linguaggio poetico (che piu di quello scientifico e forse perfino di quello filosofico,
sembra adeguato a svelare le scissioni e gli spargimenti di sangue che le parole nascondono) aindicare la
lineadivisoriatral'umano e |'animale.

Agamben identifica nel movimento cangiante di scissione/scomposizione, cesura/articolazione tra umano e
animale (che é poi unafratturainterna all'umano) I'elemento essenziale della macchina antropologica (e
addirittura del destino eminentemente biopolitico del mondo occidentale).



Heidegger tematizza questa scissione a piu riprese, e fa dell'uscita dallo stordimento animale (quell'essere
assorbiti e aderire senza sbavature che fa coincidere la creatura col suo ambiente) alla noia e all'angoscia cui
il mondo espone, |a caratteristica essenziale del Dasein.

Qui le conclusioni interpretative di Agamben e Cimatti paiono divergere: seil primo sottolineal'elemento di
rottura e discontinuita (anche rispetto alla nostalgia evocata da Rilke), Cimatti vi legge quasi
psicoanaliticamente una sorta di “risentimento nei confronti dell'immediatezza dellavitaanimale’, un “vago
senso di perdita’ (55). Entrambi, pero, con Heidegger, finiscono per identificare nella meta-fisica la precisa
strategia con cui I'umano reagisce a questa drammatica scomposizione: congelamento e abbandono della
nuda vita in una zona d'eccezione, esorcizzazione dello sguardo animale (fuori e dentro di sé).

Giain tutta questa analisi appare pressoché scontato dove si voglia andare a parare: sulle tracce di Deleuze si
vuol qui riproporre un programma di radicale desoggettivazione — che e poi individuazione senza soggetto,
singolarita o essenza singolare, una vita, pura potenzaimmanente, il superamento di quell'io ingombrante e
tetragono dellatradizione cristiana e poi cartesiana, che viene costruito proprio a partire dalla scissione
originariae violenta di corpo e mente, materialita della vita e proiezione spiritual e-trascendente. Un ri-
diventare corpo (corpo animale) che non puo che avvenire in un quadro ontologico di radicale immanenza:
noi siamo radicati in un essere che non hafini, che non ha centri, che non ha gerarchie, che non hafaglie o
fratture — tranne quelle che produciamo “noi” (il problema & proprio quell'io-noi).



Dove dloralariflessione di Cimatti procede oltre questi assunti gia abbastanza esplicitati, in unalineadi
pensiero che deriva da Spinoza, passadalle parti di Nietzsche e si aggira, pur oscillante e ondivago, in non
pochi filosofi del Novecento che hanno messo al centro della propriariflessione il tema della scissione?

Se Agamben parrebbe avere (€ proprio il caso di dire) un sacro timore nello spingersi oltre la soglia di
quell'indifferenziato che &€ la“nudavita’, quasi una messa a nudo, il toglimento di ogni velo sotto cui e
visibile il meccanismo violento dell'antropogenesi (che hatral'altro generato Auschwitz), Cimatti sembra
invece voler fare un passo oltre. Cosi Agamben: “Rendere inoperosa la macchina che governala nostra
concezione dell'uomo significhera pertanto non gia cercare nuove — piu efficaci o piu autentiche —
articolazioni, quanto esibire il vuoto centrale, o iato che separa— nell'uomo —I'uomo e I'animale, rischiarsi in
guesto vuoto: sospensione della sospensione, shabbat tanto dell’animale che dell'uomo” (94).

Mentre invece Cimatti in quel vuoto pare volersi avventurare, tramite un vero e proprio scarto immaginativo:
“L'immagine dell'animalita che viene, quella che stiamo provando a pensare, € questa «molteplicita
eterogenea di viventi», mobile, contaminata, che non s arroccain alcun “io”” (103); ovvero un “divenire-
animale [che] e lo spazio pericoloso della contingenza e dell'occasione” (151).

Insomma, |'animalita non sarebbe un concetto (un'astrazione) e nemmeno una de-posizione — cio che viene
abbandonato-superato (Aufhebung) una volta assunta la nostra posizione di humanitas: animalita & piuttosto
quello che Luciano Parinetto definiva un concetto-progetto, proiezione immaginifico-sensibile, possibilita di
riappropriazione materiale — “animalita significaimmaginare una soggettivita non scissa in corpo e mente”
(Cimatti, VI1). Ecco che qui entrain gioco direttamente Spinoza, con la sua radicale concezione
dell'immanenza e del rapporto tra piano etico e piano ontologico.

Vorrei aquesto punto provare ariordinare le tematiche sopra emerse, al'interno di un quadro interpretativo
del pensiero di Spinoza che fadel concetto di immanenza (e di vitae delle forme di vita) I'architrave di un
pensiero materialistico che e insieme etico, politico ed ontologico e che, nel criticare alaradice ogni forma di
trascendenza (spirituale o linguistica o psicoanalitica) puo costituire un nuovo modo di intendere la
convivenza pacificatragli esseri, gli enti, i viventi —un con-essere che se non € piu ripristinabile nella sua
originarieta (lo “spazio puro”, il “grembo” dacui si volavia sgomenti evocato da Rilke), e tuttavia quanto di
piu vicino ad un modello percorribile di cura, responsabilita, speranza per la sopravvivenza della specie (e
delle specie).



La critica fondamental e che Spinoza muove al comune modo di pensare degli umani (una consolidata doxa,
un abito mentale diffuso) sta proprio nell'essersi messi al centro della natura: occorre pero svelareil trucco, e
Spinoza cominciaafarlo nell'’Appendice alla prima parte dell'Etica, quando dice chiaramente di voler
sharagliare ogni pregiudizio, in particolareil pregiudizio originario da cui gli altri seguono, che € quello del
finalismo (o se si vuole dell'autofinalismo): concepire cioé la natura preordinata ad un fine e, nella
fattispecie, ala generazione del mondo umano — quello che piu avanti definira con grande efficacia“impero
nell'impero” (prefazione allaparte 111). Masi tratta di misere finzioni, o, se s preferisce, di lussureggianti
parti dell'immaginazione — dellafacolta, ciog, dacui gli umani sono maggiormente governati (atal proposito
potrebbe essere fatta una lettura parallela delI'Etica, come de-costruzione del dispositivo immaginifico).

Spinoza afferma come ogni modo, ente, cosa, e dunque ogni vivente, sia espressione (il termine é
fondamentale) dell'unica sostanza (1, prop. 36). Non solo: arrivaadire (11, prop.13, scolio) che “tuttala
natura & un unico Individuo, le cui parti, cioé tutti i corpi, variano in infiniti modi senza alcun mutamento
dell'Individuo nellasuatotalita’. Si tratta di una rappresentazione molto precisa del “piano di immanenza’ di
cui parla Deleuze nelle sue lezioni su Spinoza, poi pubblicate con il titolo Cosa pud un corpo?: immanenza e
il “piano fisso”, I univocita dell'essere” su cui insistono tutti gli enti e che ne costituiscono orizzontale
espressione; “il piano su cui tutto € immerso ein cui tutto si inscrive’. Precisa Deleuze: “L'assunto di base
dell'ontologia & che tutti gli enti si equivalgono dal punto di vista dell'essere: la pietra, il folle, I'uomo
razionale, I'animale. Ogni ente effettua la quantita d'essere che possiede, e I'essere avra un unico e medesimo
senso per tutti” (90).



Tale assunto ontologico vale immediatamente in campo etico e politico-giuridico: € Mignini ad asserire
molto opportunamente come il diritto si fondi, secondo questa prospettiva, sullaforzavitale, sull'esistenza. Il
riconoscimento dell'altro e il riconoscimento della sua necessaria esistenza (derivata dal suo essere modo
della sostanza) — cio che esclude allaradice stessa il concetto ambiguo di “tolleranza’, come se si potesse
“tollerare” cio che ha un diritto assoluto di esistere, sancito dal suo situarsi sul piano di immanenza,
qualunque siail suo modo di essere.

Ed e proprio qui cheil discorso si aggancia ala proposta di Cimatti di andare oltre[™io” e le gerarchieegli
ordini che daquell™io” (se s vuole, un potente dispositivo dell'immaginazione umana) discendono. La
proposta puo funzionare proprio all'interno della concezione spinozista della singolarita e dell'essenza: cosi
come, sostiene Cimatti, non esiste I"“animale” o I animalitd’ (allo stesso modo che le idee sono finzioni,
produzioni immaginifiche), gli enti non possono essere che concepiti (anzi riconosciuti come puramente
esistenti) soltanto secondo laloro propria singolarita e moltitudine (animalitudine, verditudine, entitudine...).

Ogni modo della sostanza € un'essenza specifica, un'espressione determinata, ed il modo pit appropriato di
conoscerlanon e quello astratto, della conoscenza oggettiva (I'io che si erge sulle cose e le guarda dall'alto o
da lontano o secondo una posizione “neutra’ che e in realta preordinata a dominio) — quel che Spinoza
definisce “secondo grado di conoscenza’ —, quanto piuttosto un ulteriore livello di accesso al'essere (un
accesso interno ed immediato), ovvero il terzo grado di conoscenza che € sub specie aeternitatis, cioé in
un'ottica che non é quella della durata, del tempo o della memoria, ma secondo la prospettiva dell™ amore
intellettuale di Dio”.

Chiamarlo “amore” opera pero unametamorfosi precisa non solo del punto di vista, ma anche del tipo di
rapporto: noi in questo modo non ci limitiamo a conoscere, ma parteci piamo della sostanza attraverso la
molteplicita delle sue manifestazioni espressive e moltitudinarie. Solo al livello dell'intuizione intellettuale
siamo in grado di accedere direttamente al rapporto consustanziale con i singoli — ed essere rapporto tra
rapporti — con unarotazione sia dello sguardo che dell'intera concezione etica, da cui non puo non derivare
un modo radicamente aternativo di vivere e di socializzare.



Un esempio visivo di questa sfuggente, se s vuole “mistica’ concezione (madi un misticismo niente affatto
trascendente), lo troviamo riassunto nella felice espressione di Canetti — “bisogna sdraiarsi per terratragli
animali” — che vorrei arricchire con I'immagine dello stare sdraiati su un fianco (non supini) in un campo
erboso e fiorito, sentendosi una trale innumerevoli forme di vita che lo popolano, anzi, propriamente non
“una’ accanto o giustapposta, ma“con” — con—essere: e dlorail caore del sole e tutt'uno con lapelle, le
gambe sprofondano nel terreno, il respiro si confonde con il vento, |o sguardo st muove su un piano spaziale
orizzontale che non e pero frutto di astrazione:

fili d’ erba schierati
sul piano del mio occhio

eguale moltitudine

— etutte quelle forme di vita, le variegate espressioni di un unico essere, non SONo Nomi, Non sono idee, non
sono astrazioni, mavita pulsante nella quale si € da sempre ricompresi.

Si potrebbe obiettare che si tratta di una mera finzione psicologica, di uno dei tanti impossibili “ritorni alla
natura’, alle origini, a “grembo” di Rilke. L'ennesimaformadi nostos, di melancholia irredimibile. Una
formadi solipsismo, magari bello e poetico, madel tutto inconcludente.

Si certo, sarebbe cosi se in quel campo ci fossi solo “i0”; probabilmente no, se altri esseri cominceranno a
sdraiarsi aloro volta, pur in fogge e posizioni diverse, sul medesimo piano, quello di una sostanza che € “un
fuoco che s propagain infiniti focolai” (Pardi). Sulle erbe e sui fiori di quel campo — su ogni filo, ogni
petalo, ogni corolla, ogni piccolo insetto, e persino sullatemibile zecca— spirera allorail “grande vento
camo” che Deleuze avverte in Spinoza.



Ma come la mettiamo con o straniamento? E dunque con la stessa filosofia che di quello e figlia? Non ci
puo pil essere estraneita di una mente che guarda dall'ato i corpi (compreso il proprio); non si abita pit una
terrastraniera, afflitta da noia ed angoscia, nel momento in cui si riconosce di non esserne piu il sale, il
centro, il significato ultimo, addiritturail fine.

Si potra semmai accedere ad una nuovaforma di stupore — quella che segue le linee, le forme, le qualita di
ogni cosa. Sentirsi corpo trai corpi, non mente soprai corpi. “Allora, siamo come I'erba’ — dicono Deleuze e
Guattari in Mille piani.

Vivere, deinde (forse) philosophari.

Nota bibliografica

Il saggio di Cimatti (Filosofia dell'animalita, Laterza 2013), é ricco di riferimenti di carattere narrativo che
val lapenarichiamare: Kaputt di Malaparte, Le metamorfosi di Ovidio, il racconto di Kafka Una relazione
per un'accademia, Lo stallone di Lawrence, ovviamente Elegie duinesi di Rilke, La leggenda di San Giuliano
ospitaliere di Flaubert, La vita degli animali di Coetzee — ci0 che costituisce un'interessante bibliografia
paralelaaquellafilosofica o psicoanalitica sul tema dell'animalita (e che spazia da Freud a Lacan, da
Deleuze a Derrida, da Heidegger ad Agamben).

Imprescindibili per le tematiche qui affrontate:

G. Agamben, L'aperto: I'uomo e I'animale, Bollati Borighieri 2002

G. Deleuze, Cosa puod un corpo? Lezioni su Spinoza, Ombre corte 2007
G. Deleuze, Immanenza, Mimesis 2010

Spinoza, Etica. Trattato teologico-politico, Tea 1991.

Lafrase di Canetti si trovain una piccolaantologia pubblicata da Adelphi nel 2007 conil titolo Un po' di
compassione, titolo mutuato da una commovente lettera di Rosa L uxemburg, seguita da scritti di Kafka,
Canetti e Joseph Roth.

Infine, molto bello ericco di spunti I'intervento di Filippo Mignini “ Spinoza: la potenza dellaragione’,
visionabile all'interno di un documentario dedicato al filosofo olandese, e facente parte della serie
multimediale “Philosophia. I| cammino del pensiero”.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




