DOPPIOZERO

| a condizione post-umana

Enrico Manera
10 Luglio 2014

Se e vero che ci sono alcune buone ragioni per essere stufi di unaretorica del post-qualsiasi-cosa che ha
abusato del prefisso per risolvere problemi di definizione, é altrettanto vero che ¢i sono ambiti in cui il
termine richiede di essere usato per la problematicita viva e aperta, che significa: un'urgenza che chiede di
essere pensata e non puo essere pacificata nella sualingua.

Leidee e leimmagini che vanno sotto il nome di post-umano rientrano pienamente in questa categoria, nella
misurain cui quello che va sotto il nome di umanesimo non pare in grado di soddisfare la complessita
epistemologica del pensiero contemporaneo e risulta connesso a modalita novecentesche di pensiero i cui
esiti —laviolenza genocidaria su scalaindustriale e I'ingiustizia consapevol e su scala planetaria— non
possono essere definiti felici.

Abbiamo ancora negli occhi le immagini (e soprattutto nelle orecchie le voci ei suoni) di Her di Spike Jonze,
film che € riuscito in salsa pop a mettere a fuoco acuni nodi del nostro rapporto con latecnologia che va,
appunto, nella direzione di superare I'umano: cosaaltro e lastoriadi un Sistema operativo, creazione umana,
talmente sofisticato ed evoluto al punto da diventare un vivente, Samantha, capace prima di dare vitaauna
relazione di amore ed erotismo con un umano, per poi rendersi autonomo, a dispetto della mancanza di
corporeita?


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/la-condizione-post-umana
https://test.doppiozero.com/enrico-manera

Allo stesso modo laletteratura e I'arte hanno sviluppato un discorso sul cyber punk o sulla catastrofe capace
di mettere in discussione alcuni fondamenti dell'umanesimo: hanno indicato ladirezione del suo
oltrepassamento verso un dove in cui non € piu previsto |'umano, magari a causa degli stessi comportamenti
umani, 0 verso contaminazioni meccaniche e teriomorfiche presentate principal mente come perturbanti e
disturbanti.

Tarda a comparire una consapevolezza diffusa di questo nellafilosofia, in particolare italiana, forse anche
perché per la sua stessa esigenza di chiarezza concettual e la disciplina non pud permettersi piu di tanto la
dimensione della metafora, dell'allegoria e dell'oracolarita di cui puo giovarsi I'arte contemporanea, anche a
causa di una certa autoreferenzialita e di una comunicazione molto efficace. Maforse il ragionamento non &
corretto, poiché significa pensare in termini ancora umanistici agli steccati disciplinari in cui filosofia, arte,
scienza e letteratura appaiono come generi differenti, indipendenti e riconoscibili.

Lafilosofiadel post-umano e orientata nell'ottica della trasversalita dei saperi, non solo nella direzione del
rapporto con latecnologia (con il digitale che promette di fare da volano) quanto in quella di una stretta
interazione tra scienze umane e scienze dellavita. A questo ambito di riflessione e dedicato il n. 361, 2014 di
«aut aut», dal titolo La condizione post-umana, a curadi Giovanni Leghissa.

Il fascicolo contiene contributi diversi e articolati di Leghissa, Roberto Marchesini, Marina Maestruitti,
Davide Tarizzo, Rocco Ronchi, Francesca Gruppi, Fabio Minazzi, Antonio Lucci, Francesco Monico, Fabio
Polidori, Stefano Moriggi e Raffaele Simone ed e interessante, a di 1a dello specifico dei singoli contribuiti,
perché apre porte e offre prospettive, anche dubitanti.



Innanzitutto é rivolto a chi si occupadi filosofia, per la chiusura che I'immagine tradizional e della filosofia
tende arivendicare sentendosi minacciata da altri saperi, in particolare dalle neuroscienze; e in secondo luogo
achiunque non vogliarinunciare allariflessione sui fondamenti epistemologici del saperi, magari proprio per
non dover delegarlaai filosofi.

Che cosa significa post-umano? Farisco (citato da Gruppi) indica con questo termine una «concezione aperta
della soggettivita umana» verso |'«alterita animale» e «meccanica» in modo da configurare «soglie di
reciproco scambio» e «attivitadi coniugazione». Particolarmente chiara e I'introduzione di Leghissanel porre
la questione nei termini della «deantropol ogizzazione»: pensare in termini post-umani e praticare una
filosofia che rifletta la condizione post-umana, significainnanzitutto «mettere in discussione la posizione
centrale e dominante» che I'animale umano occuperebbe nel pianeta, illuminando la condivisione
dell'ambiente terrestre con altri enti naturali, gli animali e gli artefatti.

Gli atri viventi ele cose, in atri termini, sono profondamente correlati alavitadegli esseri umani e ne sono
strettamente intrecciati, oltre la semplicisticaidea dell'uomo che esce dalla natura per entrare nella cultura—
anche molti altri animali lo fanno — e allaluce del fatto che sapiens produce cultura, materiale e non, proprio
“per natura’, arrivando a creare ambienti complessi saturi di significati in rapporto con tutto quello che 'lui’
non ée.

Partire dall'animalita significa dunque posizionare I'umano nell'animalita e sviluppare un sapere che siauna
Deep History avendo Darwin e Lorenz come stelle polari: cosi (con le parole di Leonardo Ambasciano) il
tempo profondo e la «griglia temporale utilizzata per ricollocare il percorso vincolato dalle contingenze
storiche di Homo sapienstrai suoi parenti filogenetici nel “corallo della vita’»; la storia profonda € la
«griglia biologico-evoluzionistica usata per studiare il comportamento e I’ organizzazione sociale di Homo
sapiens».

Tale spostamento significa abbracciare |'approccio delle scienze cognitive anche nelle scienze storiche e
umane, come «griglia cognitiva e neurofisiologica per capire perché la gente crede(va) in cio in cui crede(va),
perché fa(ceva) cio che fa(ceva) nei rituali e per comprendere i modi in cui quelle credenze e quel
comportamenti venivano giustificati, modificati e trasmessi»; e incorporare come meta-quadro teoretico ed
epistemologico, relativo cioe atutto cio che afare con la conoscenza, I'evoluzione culturale in quanto
«grigliainter-individuale per capire il modo in cui le idee vengono memorizzate, riprodotte, trasmesse e
modificate alivello sociale».


http://tempiprofondi.blogspot.it

Per avere un'idea della postain gioco nel «leggere la storia umana come storia naturale, che comincia ancora
primadel paleolitico», Leghissa esemplificain termini di lunghissima durata alcune caratteristiche del vivere
che nel secoli hanno impegnato lariflessione etica e le identifica come prodotti del neolitico, contingenti e
non necessari, da cui non ci siamo allontanati: «dominio maschile, esito bellico e militare dei conflitti
intraspecifici, dieta carnea, relazioni apotropaiche con i defunti, culto di divinita e/o potenze extracorporee».

Scenarizzare diversamente lavita sulla Terra, anche in termini di cosmologia scientifica e fisica astronomica
sull'anal oga composi zione chimica che condividiamo con le stelle, mette in moto pensieri vertiginos il cui
precipitato puo essere la definizione di una cornice etica volta a giustificare un rapporto paritetico, o quanto
meno non cosi shilanciato, con le altre specie.

Laprimacosaquas banae, che piu volte mette in crisi la coscienza di chiunque dal punto di vista
dell'alimentazione (“ papd/mamma, ma da dove viene la carne?’), significa pensare agli animali come
consimili edi qui ragionare sull'estensione di diritti.

I semplice ecologismo, la cui retorica e diffusafin dalle scuole materne senza che questo abbia esiti decisivi
sulle pratiche reali, andrebbe riconfigurato a partire da logiche profonde, in quanto non si tratta di rispettare
['ambiente perché il non farlo ci fa male: benché ragionevole, il concetto confermala centralita degli umani e
la subordinazione a questi di tutto il resto. E chiaro che la stessa dicotomia animale/'uomo, che dall'antichita
ebraica ed ellenica e alabase del pensiero occidentale (se non di atre linee piu profonde che per semplicita
chiamiamo semitiche o indoeuropee 0 afroasiatiche), sarebbe daristrutturare a partire da una diversa
articolazione biologica, differente da quella che pensa“uomo” come animale + ragione e che pensa quella
umana come |'unica coscienza possibile.



Ancorapiu straniante é riconfigurare il modo di pensare il mondo delle cose, che smontal'idea del vettore
poietico di “chi fa cosa”. Sono molti gli spunti di una cultura del materiale e del microstorico che
individuano gli oggetti come parte integrante del mondo cognitivo affettivo ed emotivo, da Benjamin aDe
Certeau; Bruno Latour, autore della Actor-Network-Theory, ad esempio concepisce il collettivo quale
«assemblaggio di attori umani e non umani» (Leghissa) eindagai rapporti che gli agenti umani intrattengono
con il mondo delle cose. L'immagine dell'uomo come toolmaker andrebbe in realta sostituita con I'idea che
homo faber sia a sua volta anche sempre e costituivamente toolmade (Gruppi).

Primaancoradi entrare nel dettagli e nelle pratiche di nuovi saperi (che effettivamente sono coltivati in molti
dipartimenti) e nella consapevolezza che non bastano le dichiarazioni di intenti per cambiare unarete di
saperi strutturati che dura da secoli, € chiaro che lo sguardo costante sulla cultura come processo di
ominizzazione ha un'aspra portata polemica contro alcune idee che implicitamente orientano i nostri pensieri
e agiti: I'essenzialismo platonico, la scala della natura aristotelica, il finalismo teleol ogico anche quando non
teologico, I'antropocentrismo cognitivo, latecnicitain termini oggettivistici.

Contro tutto questo, cio che e pensato come a priori deve essere visto comeiil frutto di un'illusione
prospettica data dall'evoluzione stessa e andrebbe rimesso in discussione come «a posteriori filogenetico.
Come in uno spinozismo reloadead erivisto allaluce dei saperi di oggi, I'antropocentrismo & in definitiva
I'«egocentrismo della specie» (Bachelard) che pensatori contemporanei, da L évi-Strauss a Peter Sloterdijk e
Hans Blumenberg (per non dire specialisti di atri settori che dovremo scoprire), ci invitano aleggere comeil
tentativo umano di affermarsi e di legittimarsi sul pianeta con una narrazione che vede I'uomo carente,
bisognoso e vittima della Terra. Questa, muta e inconsapevole, a limite non gli mostra che indifferenza, se
cosi si puo chiamare I'equa in/disponibilita mostrata degli ecosistemi all'evoluzione dei viventi.

Nell'ambiente in cui viventi e artefatti dell'animale umano interagiscono e definiscono differenti livelli di
realta, I'umano ha portato a una antropizzazione terreste dagli effetti devastanti, al punto che la scomparsa
della specie potrebbe essere una buonaidea da un punto di vista che non siail nostro, come ha mostrato
Weissman nel bellissimo e indispensabile || mondo senza di noi.

Lontano dai facili cinismi misantropici, |'umano e solo una delle possibili «immersioni nel mondo»
(Marchesini): quelladi esseri parlanti e scriventi, che hanno coscienza e capacita di osservare e descrivere il
mondo mediante segni e significati di raffinata complessitd; e che da quel punto di vistasi sono specializzati
ad ato livello performativo in una nicchia evolutiva definita dalla plasticita e della trasformabilita

“L'uomo e misuradi tutte le cose” & un'affermazione che pud avere ancora senso cosi intesa: «l'uomo, in virtu
delle strutture cognitive di cui si & dotato nel corso della propria evoluzione biologica, s pone comeil solo
osservatore in grado di conferire senso a quell'insieme di fenomeni che le suddette strutture cognitive
rendono visibili» (Leghissa).

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



http://www.worldwithoutus.com
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




